
 1 

Prof.	Dr.	Enes	Karić	

	

	

Dhjetë	pyetje	të	rënda	drejtuar	Kur’anit	
E	para:	Pse	ekziston	Zoti?	

	

	

1.	Zoti	është,	Zoti	ekziston	–	parakuptimi	më	i	rëndësishëm	i	Kur’anit	

Nga	një	lexim	i	kujdesshëm	dhe	i	gjithanshëm	i	Kur’anit,	qoftë	në	origjinalin	e	tij	arab,	qoftë	
në	përkthim,	mësohet	se	ky	Libër	ka	një	pikënisje	krejtësisht	të	veçantë	dhe	të	afërt	për	të	
gjithë:	ai,	disi	paraprakisht	dhe	 jo	në	mënyrë	 të	drejtpërdrejtë,	madje	as	 të	ashpër,	por	me	
përzemërsi,	i	propozon	njeriut	që	ta	pranojë	këtë	këshillë:	Beso,	o	njeri,	se	Zoti	ekziston!	Sepse	
ekzistojnë	edhe	botët!	Prano	me	zemër	të	hapur	se	Zoti	është!	Sepse	janë	edhe	botët!	

EC shtë	e	kuptueshme	se	lexuesit	që	e	pranojnë	(ose	besojnë)	se	Zoti	ekziston,	se	Zoti	është,	do	
ta	lexojnë	Kur’anin	më	lehtë.	Atëherë	ky	Libër	do	t’u	bëhet	më	i	kuptueshëm	dhe	më	i	afërt.	
Nëse	lexuesit	shprehin	kështu	besim	ndaj	Kur’anit,	edhe	Kur’ani	do	të	shprehë	besim	ndaj	tyre	
dhe	faqet	e	tij	do	të	kuptohen	më	lehtë.	

Që	Zoti	është,	që	Zoti	ekziston	–	pikërisht	ky	është	parakuptimi	më	i	fuqishëm	i	Kur’anit.	Fjala	
hyjnore	e	Kur’anit,	në	mënyrë	të	dukshme,	e	shmang	vërshimin	e	pyetjeve	të	drejtpërdrejta	si:	
A	ekziston	Zoti?	Pse	ekziston	Zoti?	Ose:	E,	pse	Zoti	është?	Sikur	Kur’ani	e	këshillon	njeriun	që	t’u	
largohet	këtyre	pyetjeve.	Natyrisht,	 jo	t’u	largohet	për	shkak	se	pyetje	të	tilla	do	të	 ishin	të	
ndaluara	për	njeriun	ose	sepse	ato	do	ta	zvogëlonin	“hyjninë/zotësinë	e	Zotit”,	por	sepse,	me	
madhështinë	dhe	peshën	e	tyre,	këto	pyetje	e	pengojnë	dhe	e	shfuqizojnë	forcën	diskursive	të	
njeriut.	Për	më	tepër,	pyetje	të	tilla	të	rënda	–	në	thelb	të	panevojshme	–	i	zbulojnë	kuSijtë	realë	
të	aftësive	racionale,	mendore,	kontemplative	dhe	intuitive	të	njeriut.	

Në	të	vërtetë,	shumë	pak	nga	ajo	që	mund	të	mësojmë	për	Zotin	nga	Kur’ani	ka	të	bëjë	me	atë	
që	Ai	ishte	“përpara”	krijimit	të	botës.	Në	një	mënyrë	të	tërthortë,	njeriu	këshillohet	që	të	mos	
e	lodhë	mendjen	me	këtë.	Kur’ani	nuk	është	i	organizuar	si	kozmogonitë	(greke	ose	indiane),	
të	cilat	do	të	na	Slisnin	për	Zotin	në	epoka,	në	kohëra	të	mëdha	ose	në	periudha	kur	Zoti	ishte	
vetëm.	Dëshira	e	Fjalës	Hyjnore	të	Kur’anit	disi	është	që	ajo	menjëherë	të	na	Slasë	për	krijimin	
gjithëpërfshirës	hyjnor,	për	sundimin,	rregullimin	dhe	veprimin	e	Zotit	në	botë,	në	univers.	

EC shtë	mirë	të	dëgjohen	vargjet	vijuese	të	Kur’anit,	të	cilat,	të	gjitha	njëzëri,	Slasin	për	krijimin,	
veprimin	dhe	ndërhyrjen	e	Zotit	në	botë:	

“Zoti	pastaj	[domethënë	pas	Vendimit	të	Tij	hyjnor],	iu	kthye	krijimit	të	qiellit,	ndërkohë	që	ai	
ishte	ende	tym	(mjegullinë,	i	paformësuar)!”	(Fussilet,	41:11)	

“Zoti	është	Ai	që	i	ngriti	qiejt	që	i	shihni,	pa	ndonjë	shtyllë…”	(er-Ra’d,	13:2)	

“Zoti	është	Ai	që	krijoi	qiejt	dhe	tokën	në	gjashtë	periudha	(kohore)…”	(Junus,	10:3)	

“Zoti	është	drita	e	qiejve	dhe	e	tokës.”	(en-Nur,	24:35)	



 2 

“Zoti	është	Krijuesi	i	agimit...”	(el-En’am,	6:96)	

“Zoti,	me	të	vërtetë,	bën	që	të	mbijnë	fara	dhe	bërthama.”	(el-En’am,	6:95)	Dhe	kështu	me	radhë.	

Pra,	Zoti	vepron,	dhe	pikërisht	përmes	veprimit	Ai	tregon	se	 është.	Ndërkaq,	si	 është	Ai	në	
Vetë-Qenien	e	Tij	dhe	në	Hyjninë	e	Tij	tërësore	–	këtë	Kur’ani	nuk	na	e	shpjegon.	Nuk	ka	asnjë	
dyshim	se,	kur	Kur’ani	Slet	për	Zotin,	ai	Slet	për	Të	kryesisht	përmes	një	shumësie	dëshmish:	
se	Zoti	i	krijon	dhe	i	mban	botët,	se	Zoti	manifestohet,	se	fenomenet	e	botës	dëshmojnë	për	
Të…	Dhe	pikërisht	ky	 është	kuptimi	 themelor	 i	vahjit,	 domethënë	 i	Revelatës,	 i	 Shpalljes,	 i	
Zbulesës.	

Por	Fjala	Hyjnore	e	Kur’anit	askund	nuk	na	garanton	se	Zoti,	përmes	Vetë-Shpalljes	së	Tij,	do	
ta	zhveshë	Veten	nga	Fshehtësia	e	Tij,	ose	se	Fshehtësia	e	Tij	do	të	zvogëlohet	për	shkak	se	Ai	
i	ka	krijuar	dhe	vazhdon	t’i	krijojë	botët!	Zoti	"edhe	më	tej"	mbetet	Njohësi	i	vetëm	i	Botës	së	
Dukshme	 dhe	 i	 Botës	 së	 Padukshme	 (alimu’l-gajbi	 ve’sh-shehadeh	 –	 et-Teubeh,	 9:94),	 siç	
thuhet	në	rreth	dhjetë	vende	në	Kur’an.	EC shtë	domethënëse	të	vihet	re	se	në	këto	vende	Bota	
e	të	Padukshmeve,	ose	Bota	e	Padukshme	(el-gajb),	përmendet	gjithmonë	e	para.	Sikur	vetë	
Kur’ani,	përmes	kësaj	renditjeje,	dëshiron	të	 thotë	se	me	krijimin	e	botës	fenomenale	(esh-
shehadeh),	Fshehtësia	Hyjnore	nuk	humb	aspak	nga	pesha	dhe	vlefshmëria	e	saj.		

Këtu	 arrijmë	 te	 një	 pohim	 thelbësor:	 as	 në	Kur’an	Zoti	 nuk	 ia	 zbulon	njeriut	 deri	 në	 fund	
Fshehtësinë	e	Tij	(në	arabisht:	kunh,	dhat,	sirr).	Në	katër	vende	Fjala	Hyjnore	e	Kur’anit	(p.sh.	
el-Ma’ideh,	5:109)	shpall	qartë	se	vetë	Zoti	është	“Njohësi	i	të	gjitha	Fshehtësive”	(al-lamu’l-
gujub).	Dhe	pikërisht	këtu	qëndron	aksioma	më	e	madhe	e	Kur’anit	–	nëse,	sigurisht,	është	e	
lejueshme	të	Slitet	për	aksioma	në	lidhje	me	Kur’anin,	duke	pasur	parasysh	traditën	SilozoSike	
të	përdorimit	të	aksiomave	si	“klithma	të	kota	njerëzore”	përballë	Gjithëpërfshirësit	absolut.	

Kur	thuhet	se	Zoti,	as	në	Kur’an,	nuk	ia	ka	zbuluar	njeriut	deri	në	fund	Fshehtësinë	e	Tij,	është	
e	dobishme	të	kujtohet	lutja	e	zjarrtë	e	Pejgamberit	Musa	a.s.,	e	përmendur	në	suren	el-A’raf,	
7:143,	me	të	cilën	Musai	a.s.	klithi:	“O	Zoti	im!	M’u	shfaq,	që	të	të	shoh!”	E	përgjigjja	Hyjnore,	e	
dhënë	me	një	thirrje	madhështore,	ishte:	“Ti	nuk	do	të	më	shohësh!”	

E	 thënë	me	Sjalët	e	komentatorëve	të	njohur	suSi,	 “Qenia	Hyjnore”	(dhatullah),	ose,	në	disa	
vepra	 të	 autorëve	 suSi,	 “Thelbi	Hyjnor”	 (kunhullah),	 njihet	 vetëm	nga	 Zoti,	 Njëshi,	 i	 Vetmi.	
Njeriu,	ndërkaq,	këshillohet	që	Atë,	Zotin	–	qoftë	si	“Qenie	Hyjnore”,	qoftë	si	“Thelb	Hyjnor”	–	
ta	përmendë	sa	më	shpesh	dhe	sa	më	shumë,	sepse	përmendja	e	Zotit	(dhikrullah),	e	përkthyer	
Sjalë	për	Sjalë,	është	“ajo	që	është	më	e	madhja,	më	e	larta”	(ve	le	dhikrullahi	ekber	–	el-Ankebut,	
29:45).	

Por	nga	çfarë	 është	më	e	madhe	dhe	më	e	lartë	përmendja	e	Zotit	ose	përmendja	e	Thelbit	
Hyjnor	 (dhikrullah)?	Ashtu	 si	 edhe	 në	 komentimet	 klasike	 të	 Kur’anit,	 edhe	 këtu	mund	 të	
jepen	disa	përgjigje.	Megjithatë,	mund	të	thuhet	se	dhikrullahi	është	më	i	madh	dhe	më	i	lartë	
se	sa	mendimi	spekulativ	mbi	Thelbin	Hyjnor	(tefekkur	Oi’l-lah),	ndaj	të	cilit	tradita	islame	ka	
shprehur	rezerva	të	mëdha.	

Në	 të	 vërtetë,	 duhet	 medituar	 mbi	 Botën	 e	 Krijimit,	 por	 meditimi	 mbi	 vetë	 Zotin	 e	 çon	
mendimin	 njerëzor	 në	 aporı	́ (qorrsokak).	 Zoti,	 si	Mister	 Absolut	 (el-gajbu’l-mutlak),	 nuk	 i	
zbulohet	 asgjëje,	 ndaj	 as	mendimit	 njerëzor.	 Por	 është	 e	 këshillueshme	 të	 përmendet	 Zoti	
(dhikrullah)	si	Mister	Absolut,	sepse	me	përmendjen	e	Zotit	“qetësohen	zemrat”.	Siç	thuhet	në	
Kur’an,	er-Ra’d,	13:28:	“Ta	dini	se	me	përmendjen	e	Zotit	qetësohen	zemrat.”	



 3 

Sikur,	përmes	theksimit	të	përparësisë	së	dhikrullahit	ndaj	tefekkur	Oi’l-lahit,	Kur’ani	–	qoftë	
edhe	nga	 larg	dhe	vetëm	në	çaste	të	shkurtra	–	na	 jep	mesazhin	se	shanset	e	mendimit,	 të	
intelektit,	 të	 arsyes	 njerëzore	 për	 të	 depërtuar	 deri	 te	 vetë	 Thelbi	 Hyjnor	 (dhatullah	 ose	
kunhullah)	janë	jashtëzakonisht	të	vogla.	

Por	kjo,	në	asnjë	mënyrë,	nuk	do	të	thotë	se	Kur’ani	e	nënçmon	mendimin,	intelektin,	arsyen,	
kontemplimin,	intuitën	njerëzore…	Përkundrazi.	Në	dhjetëra	vende	vetë	Kur’ani	dëshmon	se	
të	menduarit	e	njeriut,	mendja,	arsyeja,	kontemplimi	–	secila	veçmas	apo	të	gjitha	së	bashku	
–	janë	tejet	të	fuqishme	dhe	eSikase	kur	bëhet	Sjalë	për	pranimin,	hulumtimin	dhe	depërtimin	
në	 botët	 e	 krijimit	 Hyjnor	 (halkullah),	 apo	 për	 zhytjen	 në	 botët	 e	 krijesave	 Hyjnore	
(mahlukatullah).	

Në	përgjithësi,	tradita	islame	paraqitet	si	një	nxitje	e	fuqishme	drejtuar	njeriut	dhe	njerëzimit	
që	 të	mendojnë	mbi	krijesat	e	Zotit	 (halkullah,	mahlukatullah),	 e	 jo	drejtpërdrejt	mbi	vetë	
Zotin.	

	

2.	Shmangia	nga	pyetjet	e	kota	rreth	Zotit	

“Njerëzit	nuk	janë	të	aftë	ta	gjykojnë	(çmojnë)	Zotin	ashtu	si	e	meriton	Ai!”	–	kjo	përsëritet	tri	
herë	 në	 Kur’an.	 Pastaj,	 me	 sarkazmin	 madhështor	 të	 Kur’anit,	 në	 suren	 ez-Zumer,	 39:67,	
paraqitet	një	pamje	universale,	e	frikshme	dhe	e	paimagjinueshme,	e	pakapshme	për	mendjen	
njerëzore:	"Ata	nuk	e	çmuan	Allahun	me	atë	madhështinë	që	i	takon,	ndërsa,	në	Ditën	e	Kijametit	
e	tërë	toka	është	në	grushtin	e	Tij,	e	qiejt	të	mbështjellë	në	të	djathtën	e	Tij.	Ai	është	i	pastër	nga	
të	metat	dhe	Ai	është	i	lartë	nga	çka	ata	i	shoqërojnë!" 

Me	këtë	ajet	të	Kur’anit,	sikur	njeriut	dhe	njerëzimit	u	thuhet:	“A	mund	ta	imagjinoni	që	Zoti	e	
mban	tokën	në	Shuplakën	e	Tij?	A	mund	ta	imagjinoni	që	të	gjithë	qiejt	janë	të	palosur	nën	të	
Djathtën	e	Tij?	Sigurisht	që	nuk	mundeni.	Sepse,	më	parë,	do	të	duhej	ta	imagjinonit	veten	–	
kaq	 të	 vegjël	 dhe	 të	 parëndësishëm	 siç	 jeni	 –	 diku	 në	 fund	 të	 kësaj	 pamjeje	 të	 frikshme	
imagjinative.	Mundësitë,	që	prej	andej	të	shihni	diçka,	janë	të	barabarta	me	mundësitë	e	një	
kokrre	rëre	për	ta	parë	tërë	shkretëtirën.”	

Sipas	mesazhit	të	ajetit	39:67,	të	qenët	e	Zotit,	ekzistenca	e	Zotit,	e	tejkalon	arsyen,	mendjen,	
kontemplimin,	 intuitën	njerëzore…	Ose,	me	 Sjalë	 të	 tjera:	kur	 ju,	njerëz,	nuk	 i	 shihni	dot	 të	
gjithë	qiejt,	si	mund	ta	shihni	Zotin,	ose	si	mund	të	jeni	“të	aftë	ta	gjykoni	(çmoni)	Zotin	në	
mënyrë	të	denjë”?	

Pamja	e	frikshme	e	përmendur	më	lart	për	Zotin	e	Gjithfuqishëm,	“i	Cili	mban	qiejt	dhe	tokën”,	
jepet	me	qëllim	që	 ta	 inkurajojë	njeriun	që	 të	besojë	ose	 të	mbështetet	në	besimin	se	Zoti	
ekziston	 dhe	 se	 Zoti	 është.	 Dhe	 që,	 në	 këtë	 mënyrë,	 ta	 kujtojë	 Zotin,	 ta	 përmendë	 Atë	
(dhikrullah).	Ky	është	kushti	kur’anor	më	themelor,	conditio	sine	qua	non.	

Për	më	 tepër,	 përmes	 kësaj	 pamjeje	 tronditëse,	 sikur	 njeriut	 i	 bëhet	 e	 qartë	 se	 për	 Fjalën	
Hyjnore	të	Kur’anit	është	krejtësisht	e	huaj	nxitja	e	njeriut	drejt	parashtrimit	të	pyetjeve	të	
shfrenuara	dhe	mendjemëdha,	si	p.sh.:	“A	mos	vallë	krejt	kjo	mund	të	kishte	ndodhur	edhe	pa	
Zotin?”	Ose:	“Pse	Zoti?”	Ose:	“A	ekziston	Zoti	në	një	mënyrë	të	tillë	që	dikur	Ai	të	mos	ketë	
qenë?”	Ose:	“Pse	Zoti	i	Përjetshëm	nuk	mbeti	i	vetëm	në	Vetminë	e	Tij	dhe	përse,	në	fund	të	
fundit,	i	duhej	ta	krijonte	universin?”	



 4 

Duhet	 thënë	 menjëherë	 se	 pyetje	 të	 tilla,	 ose	 të	 ngjashme	 me	 to,	 në	 Kur’an	 thjesht	 nuk	
ekzistojnë.	Edhe	pse,	në	një	mënyrë	të	tërthortë	dhe	edukative,	Kur’ani	e	këshillon	në	mënyrë	
implicite	njeriun	që	t’i	anashkalojë	këto	pyetje,	kjo	nuk	do	të	thotë	se	njeriu	nuk	mund,	nuk	
duhet	ose	nuk	guxon	t’i	parashtrojë	ato.	Në	të	vërtetë,	në	bazën	e	të	gjitha	teorive	ateiste,	të	
cilat	krijuesit	e	tyre	i	konsiderojnë	si	të	menduara	në	mënyrë	koherente	dhe	të	qëndrueshme,	
gjenden	pikërisht	këto	pyetje	të	përmendura	më	sipër.	

Megjithatë,	edhe	pse	Fjala	Hyjnore	e	Kur’anit	i	sugjeron	njeriut	që	të	hapet	ndaj	parakuptimit	
themelor	se	e	gjithë	ekzistenca	përmban	domosdoshmërisht	edhe	Dimensionin	Hyjnor,	sërish	
Shpallja	 kur’anore	 e	 këshillon	 njeriun	 që	 fuqitë	 e	 tij	 diskursive	 –	 arsyen,	 mendjen,	
kontemplimin,	 intuitën…	–	 t’i	drejtojë	para	së	gjithash	kah	krijimi	 i	Zotit,	kah	krijesat	e	Tij	
(mahlukatullah),	e	jo	kah	vetë	Zoti	në	Qenien	e	Tij	(dhatullah)	dhe	në	Thelbin	e	Tij	(kunhullah).	
Këta	nxitës	të	heshtur	të	Fjalës	Hyjnore	të	Kur’anit,	drejtuar	njeriut	dhe	njerëzimit,	që	të	mos	
parashtrohen	pyetje	të	tilla	si:	"A	mos	vallë	krejt	kjo	mund	të	kishte	ndodhur	edhe	pa	Zotin?”	
Ose:	“Pse	Zoti?”	Ose:	“A	ekziston	Zoti	në	një	mënyrë	të	tillë	që	dikur	Ai	të	mos	ketë	qenë?”	Ose:	
“Pse	Zoti	i	Përjetshëm	nuk	mbeti	i	vetëm	në	Vetminë	e	Tij	dhe	përse,	në	fund	të	fundit,	i	duhej	
ta	 krijonte	 Universin?",	 pikërisht	 këta	 nxitës	 të	 heshtur	 për	 shmangien	 e	 pyetjeve	
mendjemëdha	 dhe	 arrogante	 gjetën	 vendin	 e	 tyre	 edhe	 në	 këshillat,	 thëniet	 dhe	
rekomandimet	që	Pejgamberi	Muhammed	s.a.v.s.	ua	drejtonte	shokëve	të	tij.	

Në	bisedat	me	shokët	e	 tij	 rreth	asaj	se	kah	duhet	 të	drejtohen	në	radhë	 të	parë	mendimi,	
reSlektimi	 dhe	 aftësitë	 diskursive	 të	 njeriut	 (tefekkur),	 Pejgamberi	 Muhammed	 s.a.v.s.	 i	
këshillonte	 ata	 që	 mendjen,	 arsyen	 dhe	 të	 menduarit	 t’i	 orientojnë	 drejt	 krijimit	 Hyjnor	
(mahlukatullah),	por	jo	drejt	vetë	Zotit,	domethënë	jo	drejt	Qenies	së	Tij	(dhatullah),	as	drejt	
Thelbit	të	Tij	(kunhullah).	Në	të	vërtetë,	Pejgamberi	s.a.v.s.	ua	jepte	shokëve	të	tij	këtë	udhëzim:	
Zoti	i	Dukshëm	(edh-Dhahir)	përmes	krijimit	të	Tij	të	përhershëm,	është	hapësira	e	vërtetë	
dhe	e	denjë	për	mendimin,	arsyetimin,	kontemplimin	dhe	intuitën	njerëzore.	

Nga	thëniet	pejgamberike	të	përcjella	shokëve	të	tij	kuptojmë	gjithashtu	se	ai	ua	përcillte	këtë	
mesazh:	 ashtu	 siç	 tundet	 e	 lëkundet	 mendimi	 dhe	 arsyetimi	 njerëzor	 përballë	 Misterit	
Përfundimtar	të	Zotit,	po	aq	të	paqëndrueshme	janë	edhe	pyetjet	e	njeriut	rreth	atij	Misteri.	

Nuk	ka	kurrfarë	dyshimi	se	Fjala	Hyjnore	e	Kur’anit	ka	ndikuar	fuqishëm	mbi	Pejgamberin	
s.a.v.s.,	 prandaj	 ai	 këshillonte	 që	 njeriu	 dhe	 njerëzimi,	 para	 së	 gjithash,	 të	 mendojnë	 mbi	
krijesat	e	Zotit,	e	jo	mbi	vetë	Zotin.	Të	menduarit	 është	gjithmonë	të	menduarit	mbi	atë	që	
është	 e	 pozicionuar,	 vendore,	 dimensionale,	 kohore,	 relacionale,	 në	 një	 marrëdhënie	 të	
caktuar...	Sipas	Kur’anit,	Zoti	krijon	gjithçka	që	 është	e	pozicionuar,	vendore,	dimensionale,	
kohore,	relacionale.	Por	Zoti	nuk	e	bart	Hyjninë	e	Tij	në	asnjë	nga	krijesat	e	Tij.	Pikërisht	për	
këtë	arsye,	arsyes	dhe	mendjes	u	shpëton	Misteri	i	Tij	Absolut	(el-gajbu’l-mutlak).	Mendimi	
nuk	është	në	gjendje	t’i	qaset	Zotit	si	një	kërkim	i	Vetë-Qenies	Hyjnore.	Ky	këshillim	orientues,	
ky	 amanet	kur’anor,	 gjendet	në	 shumë	pasazhe	 të	Kur’anit.	Një	 shembull	 i	 tillë	 gjendet	në	
suren	Alu	Imran,	3:191:	“Ata	që	e	përmendin	Zotin	duke	qëndruar	në	këmbë,	ulur	dhe	shtrirë	në	
anët	e	tyre,	dhe	që	meditojnë	mbi	krijimin	e	qiejve	dhe	të	tokës,	(duke	thënë):	‘Zoti	ynë!	Këtë	nuk	
e	ke	krijuar	kot.	I	Lartësuar	qofsh	Ti!	Na	ruaj	nga	dënimi	i	Zjarrit!’”	

Ky	 ajet	 i	 Kur’anit	 e	 inkurajon	 njeriun	 që	 ta	 përmendë	 Zotin	 (jedhkurunallahe).	 Por,	
njëkohësisht,	 i	 këshillon	 njerëzit	 që	 meditimin	 e	 tyre	 (ve	 jetefekkeruene)	 ta	 drejtojnë	 kah	
krijimi	Hyjnor	i	qiejve	dhe	i	tokës.	Me	shumë	gjasë,	jehona	e	kësaj	dhe	e	thirrjeve	të	ngjashme	
kur’anore	ishte	një	nga	arsyet	kryesore	që	Pejgamberi	Muhammed	s.a.v.s.,	në	bisedat	e	tij	me	



 5 

shokët,	t’ua	përcillte	atyre	–	dhe	përmes	tyre	brezave	të	mëvonshëm	të	muslimanëve	–	këtë	
këshillë:	“Meditoni	mbi	krijesat	e	Zotit,	por	mos	meditoni	mbi	Qenien	e	Zotit,	që	të	mos	shkoni	
drejt	shkatërrimit…”	

Ky	 transmetim	 pejgamberik	 gjendet,	 ndonjëherë,	 edhe	 në	 këtë	 formulim:	 “Meditoni	 mbi	
krijimin	e	Zotit,	por	mos	meditoni	mbi	vetë	Zotin.”	(Krahaso	Abdurrauf	el-Munavi,	Fajdu’l-Kadir,	
Sherhu’l-Xhami’is-Sagir,	Kajro	1937) 

	

3.	Fshehtësia	Absolute	si	përmallim	i	njeriut	

Le	ta	përmbyllim	këtë	artikull	duke	kujtuar	se,	në	traditën	fetare	islame,	e	më	pas	edhe	në	
kulturën	dhe	civilizimin	islam,	janë	shkruar	shumë	trajtesa	dhe	reSlektime	mbi	mallin	e	njeriut	
për	të	depërtuar	deri	te	Fshehtësia	Absolute.	

Në	 të	vërtetë,	që	 “Zoti	ekziston”	ose	që	 “Zoti	 është”	–	kjo	përbën	një	nga	parakuptimet	më	
themelore,	për	të	cilat	Kur’ani,	në	mënyrën	e	vet	të	veçantë	(dhe	të	pashprehur	drejtpërdrejt),	
“kërkon”	një	pajtim	paraprak	 të	pashpjegueshëm,	si	nga	njeriu	ashtu	edhe	–	siç	 thonë	disa	
komentime	 të	 Kur’anit	 –	 nga	 qenie	 të	 tjera	 mendore,	 racionale	 dhe	 kontemplative	
(melekë/engjëj,	xhinë,	shejtanë,	ifritë…).	

Sikur	nga	Kur’ani,	nga	çdo	 Sletë	e	 tij,	 rrezaton	një	aromë	e	përgjithshme	shpirtërore,	e	cila	
mund	 të	 shndërrohet	 në	 këtë	 pyetje:	 “A	 është	 vallë	 e	mundur	 të	 shtrohet	 pyetja	 nëse	 Zoti	
ekziston?!”	 Sipas	 Kur’anit,	 një	 pyetje	 e	 tillë	 do	 të	 ishte	 mendjemadhe,	 thjesht	 sepse	 ajo	
parashtrohet	 nga	 hapësira	 të	 pafundme	 të	 botës	 së	 krijuar.	 Pikërisht	 botët	 e	 krijuara	 (el-
avalim)	janë	garancia	se	Zoti	ekziston,	por	edhe	fusha	kryesore	mbi	të	cilën	duhet	menduar,	
mbi	Sillimin	e	së	cilës	duhet	kontempluar	–	e	jo,	siç	e	thamë	më	herët,	mbi	pyetje	të	tilla	si:	“A	
ekziston	Zoti?”	ose	“Pse	ekziston	Zoti?”	Në	një	 farë	mënyre,	gjithçka	që	u	 tha	deri	më	 tani,	
tregon	se	vetë	Kur’ani	parakupton	një	 “metodologji	 të	 leximit	 të	drejtë	 të	Mesazhit	 të	këtij	
Libri”.	

Sigurisht,	të	gjitha	këto	pyetje	të	rënda	–	si	p.sh.	“A	ekziston	Zoti?”	ose	“Pse	ekziston	Zoti?”	–	
edhe	pse	Kur’ani	nuk	i	përmend	shprehimisht,	nënkuptohen	vetëm	për	t’i	treguar	përmasat	e	
pamatshme	 dhe	 të	 paarritshme	 nga	 fuqitë	 njerëzore	 të	 krijimit	 Hyjnor:	 universin,	 botët	 e	
dukshme	dhe	të	padukshme,	natyrën,	Slorën,	faunën,	njeriun…	Pikërisht	për	këtë	arsye,	për	t’i	
shmangur	vështirësitë	e	pyetjeve	“A	ekziston	Zoti?”	ose	“Pse	ekziston	Zoti?”,	Kur’ani	e	rikthen	
njeriun	dhe	qeniet	e	tjera	mendore	që	të	merren	me	botët	–	të	dukshme	dhe	të	padukshme	–	
dhe	 të	 pyesin:	 “Nga	 vijnë	 këto	 botë?”,	 	 “A	 mund	 të	 kenë	 lindur	 vetvetiu?”,	 “Pse	 është	 e	
pamundshme	që	ato	të	jenë	bashkë	të	përjetshme	me	Zotin?”	

Për	më	tepër,	veçanërisht	e	rëndësishme	është	se	në	dhjetëra	vende	të	Kur’anit	shpallet	në	
mënyrë	të	rreptë	dhe	solemne	se	Zoti	është	vetëm	Një	(la	ilahe	il-la	Hu,	vahid),	se	nuk	ka	hyjni	
përveç	 Tij.	 Të	 supozohet	 se	 krahas	 Zotit	 ekzistojnë	 hyjni	 të	 tjera	 është	 krejtësisht	 në	
kundërshtim	 me	 logjikën	 e	 vetë	 “të	 qenit	 Zot”,	 sepse	 në	 natyrën	 e	 Hyjnisë	 qëndron	
domosdoshmërisht	njësia	absolute.	Dy,	tre	apo	më	shumë	gjithëfuqi	hyjnore	universi	nuk	do	
të	mund	t’i	përballonte,	por	do	të	shembej	dhe	do	të	shkatërrohej.	Sikur	nga	këto	përkujtime	
kur’anore	shfaqet	një	ironi	e	heshtur,	e	drejtuar	kundër	atyre	që	mendojnë	se	në	univers	mund	
të	ekzistojnë	shumë	hyjni.	



 6 

Me	shumë	gjasë,	këtu	qëndrojnë	edhe	arsyet	pse	Pejgamberi	Muhammed	s.a.v.s.,	në	bisedat	e	
tij	me	shokët,	ua	përcillte	këtë	këshillë:	“Meditoni	mbi	krijesat	e	Zotit,	por	mos	meditoni	mbi	
Qenien	e	Zotit,	që	të	mos	shkoni	drejt	shkatërrimit…”	

Meditimi	mbi	botët	si	krijesa	Hyjnore	e	çon	njeriun	drejt	besimit	në	Zotin,	i	Cili	Njëjësinë	e	Tij	
e	ruan	për	Vete,	por	që,	kur	krijon,	krijon	shumësinë.	

Le	të	kujtojmë,	krejt	në	 fund,	një	 traktat	të	 Ibni	Arabiut	mbi	Vetminë	Hyjnore	(er-Risale	el-
Ehadijje),	 ku	 Ibn	 Arabiu	 guxon	 të	 kontemplojë	 dhe	 të	 teozoSizojë	 mbi	 Qenien	 Hyjnore	
(dhatullah).	Madje,	ai	guxon	të	Slasë	edhe	për	atë	se	“si	Zoti,	në	vetminë	dhe	fshehtësinë	e	Tij,	
nga	një	dashuri	e	madhe	dëshiroi	t’i	krijojë	botët,	dhe	vërtet	i	krijoi	ato.”	

Kuntu	kenzen	mahOijjen	fe	ahbebtu	en	u’rafe	fe	halektu’lhalka	-		“Isha	një	thesar	i	fshehur;	desha	
të	njihem,	prandaj	i	krijova	krijesat.”	

Me	këtë,	natyrisht,	ky	gjigant	i	mendimit	islam	guxoi	ta	lexojë	Kur’anin	në	një	mënyrë	të	tillë	
që	dhikrullahi,	ose	kujtesa	e	Zotit,	t’i	shërbejë	si	mjet	për	t’u	përkulur	mbi	gjendje	dhe	epoka	
para	krijimit	të	botëve.	A	është	e	mundur	që	njeriu	të	shohë	edhe	përtej	atyre	horizonteve	–	
kjo	 është	një	pyetje	për	 të	cilën	mund	të	diskutohet,	me	kusht	që	 të	mos	harrohen	botët	e	
panumërta	të	krijuara.	

Në	 tërësi,	 dija	 e	 njeriut	 është	 e	 brishtë.	 Ajeti	madhështor	Ajetu’l-Kursij	 (el-Bekara,	 2:255)	
shpall:	“Asgjë	nga	dija	e	Tij	nuk	mund	të	përvetësojnë	(njerëzit),	pos	sa	të	dojë	Ai.”	

Mund	të	thuhet	se	e	njëjta	gjë	vlen	edhe	për	botën	dhe	universin:	njerëzit	dinë	për	botën	dhe	
universin	vetëm	aq	sa	Zoti	dëshiron.	Këtu	arrijmë	te	dija	Hyjnore	si	një	mjet	i	mundshëm	me	
të	cilin	njeriu	mund	ta	njohë	botën.	Por	çështja	nëse	njeriu	mund	të	marrë	një	pjesë	të	dijes	
Hyjnore	si	dhuratë,	apo	nëse	mund	ta	Sitojë	atë,	duhet	të	jetë	temë	e	një	artikulli	të	veçantë.	

	

	

Burimi:	Preporod,	nr.	1/1204,	15	janar	2022,	f.	10-11.	

Nga	gjuha	boshnjake:	Rehan	Neziri	

	

	

	


