Prof. Dr. Enes Kari¢

Dhjeté pyetje té rénda drejtuar Kur’anit
E para: Pse ekziston Zoti?

1. Zoti éshté, Zoti ekziston - parakuptimi mé i réndésishém i Kur’anit

Nga njé lexim i kujdesshém dhe i gjithanshém i Kur’anit, qofté né origjinalin e tij arab, qofté
né pérkthim, mésohet se ky Libér ka njé pikénisje krejtésisht té vecanté dhe té afért pér té
gjithé: ai, disi paraprakisht dhe jo né ményré té drejtpérdrejté, madje as té ashpér, por me
pérzemérsi, i propozon njeriut qé ta pranojé kété késhillé: Beso, o njeri, se Zoti ekziston! Sepse
ekzistojné edhe botét! Prano me zemér té hapur se Zoti éshté! Sepse jané edhe botét!

Eshté e kuptueshme se lexuesit qé e pranojné (ose besojné) se Zoti ekziston, se Zoti éshté, do
ta lexojné Kur’anin mé lehté. Atéheré ky Libér do t'u béhet mé i kuptueshém dhe mé i afért.
Nése lexuesit shprehin késhtu besim ndaj Kur’anit, edhe Kur’ani do té shprehé besim ndaj tyre
dhe faget e tij do té kuptohen mé lehté.

Qé Zoti éshté, qé Zoti ekziston - pikérisht ky éshté parakuptimi mé i fugishém i Kur’anit. Fjala
hyjnore e Kur’anit, né ményreé té dukshme, e shmang vérshimin e pyetjeve té drejtpérdrejta si:
A ekziston Zoti? Pse ekziston Zoti? Ose: E, pse Zoti éshté? Sikur Kur’ani e késhillon njeriun gé t'u
largohet kétyre pyetjeve. Natyrisht, jo t'u largohet pér shkak se pyetje té tilla do té ishin té
ndaluara pér njeriun ose sepse ato do ta zvogélonin “hyjniné/zotésiné e Zotit”, por sepse, me
madhéshtiné dhe peshén e tyre, kéto pyetje e pengojné dhe e shfuqgizojné forcén diskursive té
njeriut. Pér mé tepér, pyetje té tilla té rénda - né thelb té panevojshme - i zbulojné kufijté realé
té aftésive racionale, mendore, kontemplative dhe intuitive té njeriut.

Né té vérteté, shumé pak nga ajo qé mund té mésojmé pér Zotin nga Kur’ani ka té béjé me até
gé Ai ishte “pérpara” krijimit té botés. Né njé ményré té térthorté, njeriu késhillohet qé té mos
e lodhé mendjen me kété. Kur’ani nuk éshté i organizuar si kozmogonité (greke ose indiane),
té cilat do té na flisnin pér Zotin né epoka, né kohéra té médha ose né periudha kur Zoti ishte
vetém. Déshira e Fjalés Hyjnore té Kur’anit disi éshté qé ajo menjéheré té na flasé pér krijimin
gjithépérfshirés hyjnor, pér sundimin, rregullimin dhe veprimin e Zotit né boté, né univers.
Eshté miré té dégjohen vargjet vijuese té Kur’anit, té cilat, té gjitha njézéri, flasin pér krijimin,
veprimin dhe ndérhyrjen e Zotit né boté:

“Zoti pastaj [domethéné pas Vendimit té Tij hyjnor], iu kthye krijimit té qiellit, ndérkohé qé ai
ishte ende tym (mjegulliné, i paformésuar)!” (Fussilet, 41:11)

“Zoti éshté Ai qé i ngriti qiejt qé i shihni, pa ndonjé shtyllé...” (er-Ra’d, 13:2)

“Zoti éshté Ai qé krijoi qiejt dhe tokén né gjashté periudha (kohore)...” (Junus, 10:3)

“Zoti éshté drita e qiejve dhe e tokés.” (en-Nur, 24:35)



“Zoti éshté Krijuesi i agimit...” (el-En’am, 6:96)
“Zoti, me té vérteté, bén qé té mbijné fara dhe bérthama.” (el-En’am, 6:95) Dhe késhtu me radhé.

Pra, Zoti vepron, dhe pikérisht pérmes veprimit Ai tregon se éshté. Ndérkagq, si éshté Ai né
Veté-Qenien e Tij dhe né Hyjniné e Tij térésore - kété Kur’ani nuk na e shpjegon. Nuk ka asnjé
dyshim se, kur Kur’ani flet pér Zotin, ai flet pér Té kryesisht pérmes njé shumésie déshmish:
se Zoti i krijon dhe i mban botét, se Zoti manifestohet, se fenomenet e botés déshmojné pér
Té... Dhe pikérisht ky éshté kuptimi themelor i vahjit, domethéné i Revelatés, i Shpalljes, i
Zbulesés.

Por Fjala Hyjnore e Kur’anit askund nuk na garanton se Zoti, pérmes Veté-Shpalljes sé Tij, do
ta zhveshé Veten nga Fshehtésia e Tij, ose se Fshehtésia e Tij do té zvogélohet pér shkak se Ai
i ka krijuar dhe vazhdon t'i krijojé botét! Zoti "edhe mé tej" mbetet Njohési i vetém i Botés sé
Dukshme dhe i Botés sé Padukshme (alimu’l-gajbi ve’sh-shehadeh - et-Teubeh, 9:94), sic¢
thuhet né rreth dhjeté vende né Kur’an. Eshté domethénése té vihet re se né kéto vende Bota
e té Padukshmeve, ose Bota e Padukshme (el-gajb), pérmendet gjithmoné e para. Sikur veté
Kur’ani, pérmes késaj renditjeje, déshiron té thoté se me krijimin e botés fenomenale (esh-
shehadeh), Fshehtésia Hyjnore nuk humb aspak nga pesha dhe vlefshmeéria e saj.

Kétu arrijmé te njé pohim thelbésor: as né Kur’an Zoti nuk ia zbulon njeriut deri né fund
Fshehtésiné e Tij (né arabisht: kunh, dhat, sirr). Né katér vende Fjala Hyjnore e Kur’anit (p.sh.
el-Ma’ideh, 5:109) shpall qarté se veté Zoti éshté “Njohési i té gjitha Fshehtésive” (al-lamu’l-
gujub). Dhe pikérisht kétu géndron aksioma mé e madhe e Kur’anit - nése, sigurisht, éshté e
lejueshme té flitet pér aksioma né lidhje me Kur’anin, duke pasur parasysh traditén filozofike
té pérdorimit té aksiomave si “klithma té kota njerézore” pérballé Gjithépérfshirésit absolut.

Kur thuhet se Zoti, as né Kur’an, nuk ia ka zbuluar njeriut deri né fund Fshehtésiné e Tij, éshté
e dobishme té kujtohet lutja e zjarrté e Pejgamberit Musa a.s., e pérmendur né suren el-A'raf,
7:143, me té cilén Musai a.s. klithi: “O Zoti im! M’u shfaq, qé té té shoh!” E pérgjigjja Hyjnore, e
dhéné me njé thirrje madhéshtore, ishte: “Ti nuk do té mé shohésh!”

E théné me fjalét e komentatoréve té njohur sufi, “Qenia Hyjnore” (dhatullah), ose, né disa
vepra té autoréve sufi, “Thelbi Hyjnor” (kunhullah), njihet vetém nga Zoti, Njéshi, i Vetmi.
Njeriu, ndérkaq, késhillohet gé Até, Zotin - qofté si “Qenie Hyjnore”, qofté si “Thelb Hyjnor” -
ta pérmendé sa mé shpesh dhe sa mé shumé, sepse pérmendja e Zotit (dhikrullah), e pérkthyer
fjalé pér fjalé, éshté “ajo gé éshté mé e madhja, mé e larta” (ve le dhikrullahi ekber - el-Ankebut,
29:45).

Por nga ¢faré éshté mé e madhe dhe mé e larté pérmendja e Zotit ose pérmendja e Thelbit
Hyjnor (dhikrullah)? Ashtu si edhe né komentimet klasike té Kur’anit, edhe kétu mund té
jepen disa pérgjigje. Megjithaté, mund té thuhet se dhikrullahi éshté mé i madh dhe mé i larté
se sa mendimi spekulativ mbi Thelbin Hyjnor (tefekkur fi’l-lah), ndaj té cilit tradita islame ka
shprehur rezerva té médha.

Né té vérteté, duhet medituar mbi Botén e Krijimit, por meditimi mbi veté Zotin e ¢on
mendimin njerézor né apori (qorrsokak). Zoti, si Mister Absolut (el-gajbu’l-mutlak), nuk i
zbulohet asgjéje, ndaj as mendimit njerézor. Por éshté e késhillueshme té pérmendet Zoti
(dhikrullah) si Mister Absolut, sepse me pérmendjen e Zotit “qetésohen zemrat”. Si¢ thuhet né
Kur’an, er-Ra’'d, 13:28: “Ta dini se me pérmendjen e Zotit qetésohen zemrat.”



Sikur, pérmes theksimit té pérparésisé sé dhikrullahit ndaj tefekkur fi’l-lahit, Kur’ani - qofté
edhe nga larg dhe vetém né caste té shkurtra - na jep mesazhin se shanset e mendimit, té
intelektit, té arsyes njerézore pér té depértuar deri te veté Thelbi Hyjnor (dhatullah ose
kunhullah) jané jashtézakonisht té vogla.

Por kjo, né asnjé ményré, nuk do té thoté se Kur’ani e néngmon mendimin, intelektin, arsyen,
kontemplimin, intuitén njerézore... Pérkundrazi. Né dhjetéra vende veté Kur’ani déshmon se
té menduarit e njeriut, mendja, arsyeja, kontemplimi - secila vegmas apo té gjitha sé bashku
- jané tejet té fugishme dhe efikase kur béhet fjalé pér pranimin, hulumtimin dhe depértimin
né botét e krijimit Hyjnor (halkullah), apo pér zhytjen né botét e krijesave Hyjnore
(mahlukatullah).

Né pérgjithési, tradita islame paragqitet si njé nxitje e fugishme drejtuar njeriut dhe njerézimit
gé té mendojné mbi Krijesat e Zotit (halkullah, mahlukatullah), e jo drejtpérdrejt mbi veté
Zotin.

2. Shmangia nga pyetjet e kota rreth Zotit

“Njerézit nuk jané té afté ta gjykojné (¢mojné) Zotin ashtu si e meriton Ai!” - Kjo pérséritet tri
heré né Kur’an. Pastaj, me sarkazmin madhéshtor té Kur’anit, né suren ez-Zumer, 39:67,
paraqitet njé pamje universale, e frikshme dhe e paimagjinueshme, e pakapshme pér mendjen
njerézore: Ata nuk e cmuan Allahun me até madhéshtiné qé i takon, ndérsa, né Ditén e Kijametit
e téré toka éshté né grushtin e Tij, e qiejt té mbéshtjellé né té djathtén e Tij. Ai éshté i pastér nga
té metat dhe Ai éshté i larté nga ¢ka ata i shoqérojné!”

Me kété ajet té Kur’anit, sikur njeriut dhe njerézimit u thuhet: “A mund ta imagjinoni qé Zoti e
mban tokén né Shuplakén e Tij? A mund ta imagjinoni qé té gjithé qgiejt jané té palosur nén té
Djathtén e Tij? Sigurisht qé nuk mundeni. Sepse, mé paré, do té duhej ta imagjinonit veten -
kaq té vegjél dhe té paréndésishém si¢ jeni — diku né fund té késaj pamjeje té frikshme
imagjinative. Mundésité, qé prej andej té shihni digka, jané té barabarta me mundésité e njé
kokrre rére pér ta paré téré shkretétirén.”

Sipas mesazhit té ajetit 39:67, té genét e Zotit, ekzistenca e Zotit, e tejkalon arsyen, mendjen,
kontemplimin, intuitén njerézore... Ose, me fjalé té tjera: kur ju, njeréz, nuk i shihni dot té
gjithé qiejt, si mund ta shihni Zotin, ose si mund té jeni “té afté ta gjykoni (¢moni) Zotin né
meényreé té denjé”?

Pamja e frikshme e pérmendur mé lart pér Zotin e Gjithfugishém, “i Cili mban qgiejt dhe tokén”,
jepet me géllim gé ta inkurajojé njeriun qé té besojé ose té€ mbéshtetet né besimin se Zoti
ekziston dhe se Zoti éshté. Dhe qé, né kété ményré, ta kujtojé Zotin, ta pérmendé Até
(dhikrullah). Ky éshté kushti kur’anor mé themelor, conditio sine qua non.

Pér mé tepér, pérmes késaj pamjeje tronditése, sikur njeriut i béhet e garté se pér Fjalén
Hyjnore té Kur’anit éshté krejtésisht e huaj nxitja e njeriut drejt parashtrimit té pyetjeve té
shfrenuara dhe mendjemédha, si p.sh.: “A mos vallé krejt kjo mund té kishte ndodhur edhe pa
Zotin?” Ose: “Pse Zoti?” Ose: “A ekziston Zoti né njé ményré té tillé qé dikur Ai té mos keté
gené?” Ose: “Pse Zoti i Pérjetshém nuk mbeti i vetém né Vetminé e Tij dhe pérse, né fund té
fundit, i duhej ta krijonte universin?”



Duhet théné menjéheré se pyetje té tilla, ose té ngjashme me to, né Kur’an thjesht nuk
ekzistojné. Edhe pse, né njé ményré té térthorté dhe edukative, Kur’ani e késhillon né ményré
implicite njeriun gé t'i anashkalojé kéto pyetje, kjo nuk do té thoté se njeriu nuk mund, nuk
duhet ose nuk guxon t'i parashtrojé ato. Né té vérteté, né bazén e té gjitha teorive ateiste, té
cilat krijuesit e tyre i konsiderojné si té menduara né ményreé koherente dhe té géndrueshme,
gjenden pikérisht kéto pyetje té pérmendura mé sipér.

Megjithaté, edhe pse Fjala Hyjnore e Kur’anit i sugjeron njeriut qé té hapet ndaj parakuptimit
themelor se e gjithé ekzistenca pérmban domosdoshmérisht edhe Dimensionin Hyjnor, sérish
Shpallja kur’anore e késhillon njeriun gqé fuqité e tij diskursive - arsyen, mendjen,
kontemplimin, intuitén... - t'i drejtojé para sé gjithash kah krijimi i Zotit, kah krijesat e Tij
(mahlukatullah), e jo kah veté Zoti né Qenien e Tij (dhatullah) dhe né Thelbin e Tij (kunhullah).
Kéta nxités té heshtur té Fjalés Hyjnore té Kur’anit, drejtuar njeriut dhe njerézimit, gé té mos
parashtrohen pyetje té tilla si: "A mos vallé krejt kjo mund té kishte ndodhur edhe pa Zotin?”
Ose: “Pse Zoti?” Ose: “A ekziston Zoti né njé ményré té tillé qé dikur Ai té mos keté qené?” Ose:
“Pse Zoti i Pérjetshém nuk mbeti i vetém né Vetminé e Tij dhe pérse, né fund té fundit, i duhej
ta krijonte Universin?", pikérisht kéta nxités té heshtur pér shmangien e pyetjeve
mendjemédha dhe arrogante gjetén vendin e tyre edhe né késhillat, théniet dhe
rekomandimet qé Pejgamberi Muhammed s.a.v.s. ua drejtonte shokéve té tij.

Né bisedat me shokét e tij rreth asaj se kah duhet té drejtohen né radhé té paré mendimi,
reflektimi dhe aftésité diskursive té njeriut (tefekkur), Pejgamberi Muhammed s.a.vs. i
késhillonte ata qé mendjen, arsyen dhe té menduarit t'i orientojné drejt krijimit Hyjnor
(mahlukatullah), por jo drejt veté Zotit, domethéné jo drejt Qenies sé Tij (dhatullah), as drejt
Thelbit té Tij (kunhullah). Né té vérteté, Pejgamberi s.a.v.s. ua jepte shokéve té tij kété udhézim:
Zoti i Dukshém (edh-Dhahir) pérmes Krijimit té Tij té pérhershém, éshté hapésira e vérteté
dhe e denjé pér mendimin, arsyetimin, kontemplimin dhe intuitén njerézore.

Nga théniet pejgamberike té pércjella shokéve té tij kuptojmeé gjithashtu se ai ua pércillte kété
mesazh: ashtu si¢ tundet e lékundet mendimi dhe arsyetimi njerézor pérballé Misterit
Pérfundimtar té Zotit, po aq té pagéndrueshme jané edhe pyetjet e njeriut rreth atij Misteri.

Nuk ka kurrfaré dyshimi se Fjala Hyjnore e Kur’anit ka ndikuar fugishém mbi Pejgamberin
s.a.v.s., prandaj ai késhillonte gé njeriu dhe njerézimi, para sé gjithash, t¢ mendojné mbi
krijesat e Zotit, e jo mbi veté Zotin. Té menduarit éshté gjithmoné té menduarit mbi até qé
éshté e pozicionuar, vendore, dimensionale, kohore, relacionale, né njé marrédhénie té
caktuar... Sipas Kur’anit, Zoti krijon gjithcka qé éshté e pozicionuar, vendore, dimensionale,
kohore, relacionale. Por Zoti nuk e bart Hyjniné e Tij né asnjé nga krijesat e Tij. Pikérisht pér
kété arsye, arsyes dhe mendjes u shpéton Misteri i Tij Absolut (el-gajbu’l-mutlak). Mendimi
nuk éshté né gjendje t'i qaset Zotit si njé kérkim i Veté-Qenies Hyjnore. Ky késhillim orientues,
ky amanet kur’anor, gjendet né shumé pasazhe té Kur’anit. Njé shembull i tillé gjendet né
suren Alu Imran, 3:191: “Ata qé e pérmendin Zotin duke qéndruar né kémbé, ulur dhe shtriré né
anét e tyre, dhe qé meditojné mbi krijimin e qiejve dhe té tokés, (duke théné): Zoti yné! Kété nuk
e ke krijuar kot. I Lartésuar qofsh Ti! Na ruaj nga dénimi i Zjarrit!"”

Ky ajet i Kur'anit e inkurajon njeriun gqé ta pérmendé Zotin (jedhkurunallahe). Por,
njékohésisht, i késhillon njerézit qé meditimin e tyre (ve jetefekkeruene) ta drejtojné kah
krijimi Hyjnor i qiejve dhe i tokés. Me shumé gjasé, jehona e késaj dhe e thirrjeve té ngjashme
kur’anore ishte njé nga arsyet kryesore qé Pejgamberi Muhammed s.a.v.s., né bisedat e tij me

4



shokét, t'ua pércillte atyre - dhe pérmes tyre brezave t€ mévonshém té muslimanéve - kété
késhillé: “Meditoni mbi krijesat e Zotit, por mos meditoni mbi Qenien e Zotit, qé té mos shkoni
drejt shkatérrimit...”

Ky transmetim pejgamberik gjendet, ndonjéheré, edhe né kété formulim: “Meditoni mbi
krijimin e Zotit, por mos meditoni mbi veté Zotin.” (Krahaso Abdurrauf el-Munavi, Fajdu’l-Kadir,
Sherhu’l-Xhami’is-Sagir, Kajro 1937)

3. Fshehtésia Absolute si pérmallim i njeriut

Le ta pérmbyllim kété artikull duke kujtuar se, né traditén fetare islame, e mé pas edhe né
kulturén dhe civilizimin islam, jané shkruar shumé trajtesa dhe reflektime mbi mallin e njeriut
pér té depértuar deri te Fshehtésia Absolute.

Né té vérteté, qé “Zoti ekziston” ose qé “Zoti éshté” - kjo pérbén njé nga parakuptimet mé
themelore, pér té cilat Kur’ani, né ményrén e vet té vecanté (dhe té pashprehur drejtpérdrejt),
“kérkon” njé pajtim paraprak té pashpjegueshém, si nga njeriu ashtu edhe - si¢ thoné disa
komentime té Kur’anit - nga qenie té tjera mendore, racionale dhe kontemplative
(meleké/engjéj, xhiné, shejtané, ifrité...).

Sikur nga Kur’ani, nga ¢do fleté e tij, rrezaton njé aromé e pérgjithshme shpirtérore, e cila
mund té shndérrohet né kété pyetje: “A éshté vallé e mundur té shtrohet pyetja nése Zoti
ekziston?!” Sipas Kur’anit, njé pyetje e tillé do té ishte mendjemadhe, thjesht sepse ajo
parashtrohet nga hapésira té pafundme té botés sé krijuar. Pikérisht botét e krijuara (el-
avalim) jané garancia se Zoti ekziston, por edhe fusha kryesore mbi té cilén duhet menduar,
mbi fillimin e sé cilés duhet kontempluar - e jo, si¢c e thamé mé herét, mbi pyetje té tilla si: “A
ekziston Zoti?” ose “Pse ekziston Zoti?” Né njé faré ményre, gjithcka qé u tha deri mé tani,
tregon se veté Kur’ani parakupton njé “metodologji té leximit té drejté té Mesazhit té kétij
Libri”.

Sigurisht, té gjitha kéto pyetje té rénda - si p.sh. “A ekziston Zoti?” ose “Pse ekziston Zoti?” -
edhe pse Kur’ani nuk i pérmend shprehimisht, nénkuptohen vetém pér t'i treguar pérmasat e
pamatshme dhe té paarritshme nga fuqité njerézore té krijimit Hyjnor: universin, botét e
dukshme dhe té padukshme, natyrén, florén, faunén, njeriun... Pikérisht pér kété arsye, pér t'i
shmangur véshtirésité e pyetjeve “A ekziston Zoti?” ose “Pse ekziston Zoti?”, Kur’ani e rikthen
njeriun dhe geniet e tjera mendore gé té merren me botét - té dukshme dhe té padukshme -
dhe té pyesin: “Nga vijné kéto boté?”, “A mund té kené lindur vetvetiu?”, “Pse éshté e
pamundshme gé ato té jené bashké té pérjetshme me Zotin?”

Pér mé tepér, vecanérisht e réndésishme éshté se né dhjetéra vende té Kur’anit shpallet né
meényreé té rrepté dhe solemne se Zoti éshté vetém Njé (la ilahe il-la Hu, vahid), se nuk ka hyjni
pérvec Tij. Té supozohet se krahas Zotit ekzistojné hyjni té tjera éshté krejtésisht né
kundérshtim me logjikén e veté “té qenit Zot”, sepse né natyrén e Hyjnisé géndron
domosdoshmeérisht njésia absolute. Dy, tre apo mé shumé gjithéfuqi hyjnore universi nuk do
té mund t'i pérballonte, por do té shembej dhe do té shkatérrohej. Sikur nga kéto pérkujtime
kur’anore shfaget njé ironi e heshtur, e drejtuar kundér atyre qé mendojné se né univers mund
té ekzistojné shumeé hyjni.



Me shumé gjasé, kétu géndrojné edhe arsyet pse Pejgamberi Muhammed s.a.v.s., né bisedat e
tij me shokét, ua pércillte kété késhillé: “Meditoni mbi krijesat e Zotit, por mos meditoni mbi
Qenien e Zotit, qé té mos shkoni drejt shkatérrimit...”

Meditimi mbi botét si krijesa Hyjnore e ¢on njeriun drejt besimit né Zotin, i Cili Njéjésiné e Tij
e ruan pér Vete, por gé, kur Krijon, krijon shumésiné.

Le té kujtojmé, krejt né fund, njé traktat té Ibni Arabiut mbi Vetminé Hyjnore (er-Risale el-
Ehadijje), ku Ibn Arabiu guxon té kontemplojé dhe té teozofizojé mbi Qenien Hyjnore
(dhatullah). Madje, ai guxon té flasé edhe pér até se “si Zoti, né vetminé dhe fshehtésiné e Tij,
nga njé dashuri e madhe déshiroi t'i krijojé botét, dhe vértet i krijoi ato.”

Kuntu kenzen mabhfijjen fe ahbebtu en u’rafe fe halektu’lhalka - “Isha njé thesar i fshehur; desha
té njihem, prandaj i krijova krijesat.”

Me kété, natyrisht, ky gjigant i mendimit islam guxoi ta lexojé Kur’anin né njé ményré té tillé
qé dhikrullahi, ose kujtesa e Zotit, t'i shérbejé si mjet pér t'u pérkulur mbi gjendje dhe epoka
para Krijimit té botéve. A éshté e mundur gé njeriu té shohé edhe pértej atyre horizonteve -
kjo éshté njé pyetje pér té cilén mund té diskutohet, me kusht qé té mos harrohen botét e
panumeérta té Krijuara.

Né térési, dija e njeriut éshté e brishté. Ajeti madhéshtor Ajetu’l-Kursij (el-Bekara, 2:255)
shpall: “Asgjé nga dija e Tij nuk mund té pérvetésojné (njerézit), pos sa té dojé Ai.”

Mund té thuhet se e njéjta gjé vlen edhe pér botén dhe universin: njerézit diné pér botén dhe
universin vetém aq sa Zoti déshiron. Kétu arrijmé te dija Hyjnore si njé mjet i mundshém me
té cilin njeriu mund ta njohé botén. Por ¢éshtja nése njeriu mund té marré njé pjesé té dijes
Hyjnore si dhuraté, apo nése mund ta fitojé até, duhet té jeté temé e njé artikulli té veganté.

Burimi: Preporod, nr. 1/1204, 15 janar 2022, f. 10-11.

Nga gjuha boshnjake: Rehan Neziri



