Rrymat selefiste dhe piképamjet e tyre lidhur me el-
vela’ ve’l-bera’-né (lojalitetin dhe distancimin)*

Joas Wagemakers™

1. Hyrje

Cdokush gé tanimé e ka vizituar sé paku njé web faqe selefiste, ai duhet ta keté kuptuar
réndésiné e “metodés” (menhexh sh. menahixh) né selefizém. Me kété nénkuptohet njé
shprehje e cila shénon zbatimin praktik té parimeve té besimit né fusha té ndryshme té
jetés.l Né artikullin e tij udhérréfyes dhe tejet efektiv lidhur me selefizmin hulumtuesi
Quintan Wiktorowicz bén dallimin e selefistéve sipas metodés sé tyre né raport me
shoqgériné dhe i ndané ata né tri kategori: kuietistét (“té getét” ose “puristét” si¢i quan ai),
té cilét “i theksojné metodat jo té dhunshme té predikimit, purifikimit/pastrimit dhe
edukimit”; selefistét politiké, té cilét “e theksojné zbatimin e parimeve té besimit selefist
né rrafshin politik”; dhe xhihadistét, té cilét “zéné njé pozité mé militante dhe kété e
argumentojné me pretekstin se rrethanat e dhéna kérkojné dhunén dhe revolucionin”.2
Wiktorowicz jo njé heré pretendon se kéto rryma té ndryshme té selefizmit e ndajné té
njéjtén doktriné besimi (akideh)3 dhe se ato dallojné vetém né aspekt té piképamjeve té
tyre lidhur me menhexhin.*

Si¢c kam treguar edhe né publikimet e mia té méhershme, ky karakterizim i selefizmit
shfaq disa pamjaftueshmeéri. Sé pari, jo té gjithé selefistét e ndajné té njéjtén akideh, porse
né fakt ata dallojné shumé né mendime qé kané té béjné me ¢éshtje té besimit, prej cka
rezultojné konsekuenca té réndésishme. Si¢ éshté céshtja se cilat jané tiparet pérbérése
té besimit dhe kur mund té llogaritet se dikush ka dalé nga besimi islam. E dyta, duket se

* Ky tekst pérbén artikullin e paré té librit té Said, T. Behnam & Fouad, Hazim, Salafismus - Auf der Suche
nach dem wahren Islam, Herder Verlag, Freiburg, 2014, f. 55-79. Titulli né origjinal éshté “Salafistische
Stromungen und ihre Sicht auf al-wala’ wa-I-bara’ (Loyalitat und Lossagung)”. Autori kété artikull e ka
pérpunuar mé tej dhe éshté botuar né gj. angleze né Cavatorta, Francesco & Merone, Fabio (ed.), Salafism
After the Arab Awakening - Contenting with People’s Power, Hurst & Co., Londér, 2017. Ndérkaq veté
artikullin e ploté me titull “Revisiting Wiktorowicz: Categorising and Defining the Branches of Salafism
(2017)” mund ta lexoni né: www.academia.edu, duke kérkuar emrin e Joas Wagemakers.

** Dr. Joas Wagemakers éshté ligjérues né Universitetin Utrecht té Holandés. Pér mé tepér rreth tij shih:
www.uu.nl/staff/jwagemakers

1 Shiko p.sh. www.salafipublications.com, www.salafimanhaj.com dhe www.tawhed.ws.
2 Wiktorowicz 2006, f. 208.

3 Po aty, f. 208, 212-214.

4Po aty, f. 219-220.



Wiktorowicz termin menhexh e kupton kryesisht si zbatim té akides né nivelin social,
ndérkaq ai ngérthen edhe metodat lidhur me llojet e ritualeve (ibadeteve). Wiktorowicz
né fakt i zé né gojé edhe kéto pika, mirépo nuk i trajton ato si pjesé té konceptit té
menhexhit.5 E treta, ka té béjé me kategorité qé i paraget Wiktorowicz. Ato né té vérteté
jané té dobishme, por nuk jané definuar mjaftueshém. Ato né fakt jané mé té
shuméllojshme dhe mé té ndryshme sesa qé i paraqet artikulli i tij. E katérta, tri kategorité
e selefizmit (kuietisté, politiké, xhihadisté) - respektivisht menhexhet -, me té cilat merret
Wiktorowicz, kryqézohen me njéra-tjetrén né njé faré shkalle. Né kété artikull uné do t'i
trajtoj kéto dy pikat e fundit.

Né vijim fillimisht do té tregoj se menhexhet e ndryshme né selefizém, té cilat i pérshkruan
Wiktorowicz, jané mé té shumeéllojshme sesa qé pretendon ai dhe mé pastaj do té
prezantoj se né ¢'masé kéto kategori krygézohen me njéra-tjetrén. Sa i pérket pikés sé
paré uné i jam gasur asaj mé herét né ményré meé té pérgjithshme né njé publikim®,
ndérkaq argumentin e fundit e kam trajtuar né shembullin e dijetarit jordanez Ebu
Muhammed el-Makdisi, té cilin uné e quaj njé “selefist kuietist-xhihadist”, pasi ai ngushté
mbéshtetet si né doktrinén dhe metodikén e kuietistéve ashtu edhe né té xhihadistéve.”
Pérmes analizés sé piképamjeve té ndryshme selefiste mbi konceptin e el-vela’ ve’l-bera’-
sé (lojalitetit dhe distancimit) ky artikull nxjerr né pah se ndérlidhjet midis menhexheve
té selefistéve pérgjithésisht nuk jané aq sistematike dhe konsistente si te rasti i el-
Makdisiut, mirépo gjithsesi se ekziston deri diku njé pérzierje e metodave te selefistét e
té gjitha ngjyrimeve.

Ky ese mbéshtetet né hulumtimin tim nga viti 2006 e kéndej mbi temén e el-vela’ ve’l-
bera’-sé né selefizém, i cili hulumtim nga ana tjetér ndér té tjera mbéshtetet né leximin
gjithépérfshirés té teksteve relevante selefiste né gjuhén arabe dhe angleze (kryesisht té
shkarkuar nga interneti) si dhe né hulumtimin né terren té mjediseve selefiste,
vecanérisht né Jordani dhe né Arabiné Saudite. Duke u nisur nga leximi intensiv i
literaturés selefiste né pérgjithési uné fillimisht do té jap njé pasqyré mbi menhexhet e
ndryshme selefiste, e cila né fakt éshté mé e detajuar dhe mé e diferencuar sesa literatura
sekondare gé haset sot lidhur me kété temé. Mé pastaj vijon njé skicé historike e konceptit
té el-vela ve’l-bera’-sé té bazuar né tekste té pérzgjedhura. Mé né fund analizoj se si format
e ndryshme té el-vela ve’l-bera’-sé zbatohen nga ana e selefistéve dhe se ¢faré kuptimi ka
kjo pér krygézimin e metodave (menahixh) té ndryshme selefiste.

2. Pérkufizimi i metodés (menhexh)

Pérkundér kritikés sé mundshme té ndarjes qé Wiktorowicz ua bén selefistéve né: puristé,
politiké e xhihadisté, kategorizimi i tij i pérgjithshém mbetet né masé té madhe korrekt,
sepse nga aspekti i politikés sé brendshme péraférsisht théné ekzistojné tri metoda
pérmes té cilave selefistét e praktikojné besimin e tyre: refuzimi duke u pérgendruar né
aktivitete misionare (da’ve), angazhimi politik dhe dhuna. Kjo né masé té madhe
korrespondon me tri kategorité e kuietistéve, té selefistéve politiké dhe té xhihadistéve.

5 Joas Wagemakers 2009 a, f. 283-284, 296-297; po ai, 2012 a, f. 8-10.

6 Martin de Koning, Joas Wagemakers dhe Carmen Becker (2014), De salafistische utopie: idealistische
theorie en weerbarstige praktijk, Almere.

7 Wagemakers 2012 a.



Ndérkaq, ashtu si¢ do té konstatojmé né kété kapitull, kéto kategori jané mé té
diferencuara sesa qé na sugjeron Wiktorowicz.

Kuietistét (Kvajetistét)”

Grupin mé té madh té selefistéve né mbaré botén e pérbéjné ndofta ata, menhexhi i té
ciléve kundrejt shogérisé cilésohet me kuietizém: ata nuk marrin pjesé né veprimtari
parlamentare, rriné larg debateve politike dhe nuk zhvillojné qéndrime politike lidhur me
politikén e brendshme apo té jashtme té vendit. Ndérkaq kjo assesi nuk nénkupton gé ata
nuk kané piképamjet e tyre politike, por pér mé tepér, ata i shprehin kéto brenda suazave
té tyre private ose né formé té njé késhille té matur ndaj sundimtarit, ndaj té cilit ata
shpesh shfagen garté besniké. Né vend té angazhimit politik ata fokusohen né da’ve,
edukim dhe predikim fetar. Duke u mbéshtetur né géndrimin e tyre apolitik shprehja
“kuietist” éshté mé e pérshtatshme pér até qé pérfagésojné ata sesa shprehja “puristé”.
Pérvec késaj, té gjithé selefistét vetédeklarohen té jené puristé né kuptimin e tyre vetjak.

Ekzistojné vecanérisht tri arsye se pérse kuietistét rriné té distancuar nga ¢do lloj i
angazhimit aktiv né politiké: Disa besojné se politika me kompromiset dhe marréveshjet
e saj do ta zvogélonte pastértiné e supozuar té Islamit. Té tjerét mendojné se politika
pérmban thjesht teka té thata dhe moda afatshkurtra, né krahasim me té vértetén e
amshueshme té supozuar té Islamit, e cila né fakt ka nevojé pér vémendjen e pandaré té
njerézve. Té tretét mendojné se ata ose detyrohen nga regjimet ta marrin kété pozicion
ose veté thjesht besojné se politika éshté puné e sundimtarit, té cilit i éshté besuar detyra
e ruajtjes sé rendit dhe e unitetit té muslimanéve, pér cka besimtarét e thjeshté nuk kané
nevojé té angazhohen. Kuietistét natyrisht mund ta arsyetojné refuzimin e marrjes sé tyre
me politiké me njé kombinim té kétyre tre pikave.8

Duke u bazuar né tri arsyet e lartpérmendura uné besoj se selefistét kuietisté nuk
pérbéjné njé grup homogjen, porse ata mund té ndahen né tri kategori. E para mund té
karakterizohet si “té pérmbajturit/té distancuarit”, pra ata qé e ruajné distancén ndaj
politikés dhe sé kéndejmi edhe nuk i mbéshtesin drejtpérdrejté linjat politike té
sundimtarit. Ata rriné thjesht larg politikés. Shembulli mé i njohur i késaj rryme éshté
dijetari sirian-jordanez Muhammed Nasruddin el-Albani (1914-1999).° Drejtimi i dyté
brenda menhexhit té selefistéve kuietisté né piképamje té qéndrimit té tyre me shogériné
éshté ai qé uné e quaj “lojalistét/besnikét”. Edhe kéta selefisté rriné larg pjesémarrjes
aktive né politiké, mirépo mund té inkurajojné mbéshtetjen e politikés sé sundimtarit,
kurdo qé ai ta kérkojé kété prej tyre. Njé besnikéri dhe mbéshtetje e kétillé pér
sundimtarin mund té krijohet, si¢ thamé mé lart, ose nga besimi i sinqerté se me kété po

* Kétu nuk éshté fjala pér kuietizmin (Quietism) né kuptimin e filozofisé krishtere té shek. 17-té brenda
kishés katolike té gjykuar nga papa Inogenti XI si heretike, e as né kuptim té filozofisé kuietiste, e cila rolin
e filozofisé e sheh edhe mé gjeré si terapeutik dhe pérmirésues. Kétu kemi té béjmé me njé term té ri qé
pérdoret pér té shprehur géndrimet apolitike dhe jo té dhunshme té grupeve té ndryshme islame, si né
sufizém, né njé pjesé té shiizmit si dhe né njé pjesé té selefizmit - shénim i R.N.

8 Wagemakers 2012 a, f. 76-77.

9 Né intervistat e shumta gé i kam zhvilluar né janar té vitit 2013 me nxénés té el-Albanit u bé e qarté se ai
nuk ka pasur prirje per se anti-politike. Né fakt el-Albani ka rekomanduar né disa raste integrimin politik,
né qofté se kjo do té ishte e kegja mé e vogél dhe ka besuar pérveg késaj se politika éshté komponenté mé
e pérgjithshme e Islamit.



béjné gjéné e duhur, ose thjesht nga frika prej regjimit. Késaj kategorie i takojné dijetarét
e réndésishém selefisté té Saudisé si Abdulaziz bin Bazi (v. 1999) dhe Muhammed bin
Salih el-Uthejmini (v. 2001).10 Grupi i treté pérbrenda selefizmit kuietist shkon edhe njé
hap mé tutje drejt drejtimit té pérmendur mé paré, me ¢’rast ata propagandojné né
ményré aktive lojalitetin ndaj njé regjimi té caktuar, sidomos ndaj atij saudit. Pér kéta
“propagandisté” mbéshtetja e sundimtarit béhet pothuajse komponenté e besimit, kurse
pérfagésuesit e kétij drejtimi, si¢ éshté saudiani Rabi’ bin Hadi el-Med’hali (1. 1931), jané
shumeé té ashpér né kritikat e tyre ndaj selefistéve té tjeré, té cilét marrin guximin ta véné
né piképyetje urtésiné e sundimtarit.11 Dallimet midis kétyre tri grupeve, qé uné i quaj “té
pérmbajturit”, “besnikét” dhe “propagandistét”, né fakt nuk jané edhe aq té médha sa té
géndrojné si armiq kundrejt njéri-tjetrit. Théné né pérgjithési, ata e shohin njéri-tjetrin si
aleaté dhe si besimtaré té njé mendimi.

Selefistét politiké

Ashtu si puristét edhe selefistét politiké nuk jané té gjithé njésoj. Ata dallojné prej
kuietistéve jo vetém pérmes pjesémarrjes né debatet politike dhe/ose né aktivitetet
parlamentare, por ndonjéheré edhe pér nga fakti se piképamjet e tyre lidhur me politikén
(ndérkombétare) jané mé té diferencuara sesa ato té kuietistéve. Meqé ata jané ndikuar
nga grupe shumeé politike si Véllezérit Muslimané, ata i njohin mé miré proceset politike
dhe zgjedhjet sesa véllezérit e tyre kuietisté. Aktivizmi i tyre politik megjithékété nuk vjen
né shprehje gjithnjé njésoj. Disa selefisté politiké né fakt jané té pérfshiré né politikén
parlamentare, ndérkaq disa té tjeré ose nga arsyeja se nuk e shohin té nevojshme ose nga
arsyeja se nuk duan té hyjné né zgjedhje, thjesht jané aktiv né fushén sociale ose zhvillojné
debate té nxehta lidhur me politikén e brendshme dhe té jashtme.12

Numri i selefistéve politiké té angazhuar aktivisht né politikén partiake éshté rritur me té
ashtuquajturén Pranvera Arabe. Késhtu pér shembull partité si Hizbu'n-Nur né Egjipt
kané mundur té shénojné suksese té konsiderueshme zgjedhore.13 Mirépo madje edhe
para Pranverés Arabe partité selefiste né Liban dhe né Kuvajt kané gené té pérfshira né
parlament. Disa nga kéto parti, si Hizbu’'n-Nur-i, métojné té ndikojné né politiké né té
gjitha nivelet. Né Liban situata éshté mé pak e qarté. Atje disa selefisté politiké marrin
pjesé né politikén parlamentare vetém e vetém pér té ofruar njé alternativé, pér shembull,
kundér té té supozuarit “rrezik shiit” (té pérfagésuar para sé gjithash nga Hizbull-llahu),
dhe mé pak pér té vepruar si njé opozité e vérteté. Né fakt ata participimin e tyre
parlamentar e shohin né rend té paré si njé zgjatje té€ angazhimit té tyre misionar, vetém

10 Eshté e thjeshté t'i quash dijetarét lojalisté si masha té regjimit té cilit i shérbejné, mirépo éshté me
réndési té kuptohet se ka edhe arsye ideologjike qé i shtyjné né mbéshtetjen e sundimtarit. Shiko pér
shembull el-Hanbeli 2004, f. 78-79, 196-197 ose edhe Steinberg 2002, 427-431, 457-469.

11 Roel Meijer 2011. Njé web faqe e cila éshté e specializuar ta sulmojé el-Med’haliun pér mbéshtetjen e
supozuar ekstreme ndaj regjimit saudit éshté http://madkhalis.com.

12 Edhe selefistét kuietisté heré-heré marrin pjesé né debatet me karakter politik, megjithaté nga njé
perspektivé fetare. Shiko pér shembull Ali b. Hasan b. Ali b. Abdulhamid el-Halebi el-Athari (2012),
Kalimat haqq ‘ilmiyya fi ahdath suriya, pa vend botimi, http://alhalaby.com/emad/kalemat%20hak.pdf.

13 Fouad, Hazim, «Postrevolutiondrer Pluralismus: Das salafistische Spektrum in Agypten», né Said, T.
Behnam & Fouad, Hazim, Salafismus - Auf der Suche nach dem wahren Islam, Herder Verlag, Freiburg,
2014, f. 229- 264.



se né njé platformé tjetér. Si pasojé e késaj, mund té thuhet se kéta selefisté né té vérteté
jané kuietisté me petk politik. Megjithése ka edhe selefisté libanezé, pér shembull, té
angazhuar plotésisht né politiké nga arsyeja e vetme ngase duan té jené politikané.14

Krahu i dyté brenda selefizmit politik, pra ata selefisté qé jané té motivuar politikisht, por
gé veté nuk angazhohen né parlament, mund té vérehej né vitet 1990-ta né Arabiné
Saudite. Kur regjimi saudit né vitin 1990 ftoi 500 000 trupa ushtarake té SHBA-ve né vend
pér ta mbrojtur mbretériné nga njé sulm potencial i Irakut, njé gjeneraté térhoqi
vémendjen e opinionit rreth vetes, e cila né vitet 1960 dhe 1970 ishte edukuar né ményré
tradicionale selefiste, por qé né vitet 1980-ta ndérkaq ishte arsimuar nga intelektualét e
Véllezérve Muslimané. Kjo ftesé shkaktoi njé protesté té zéshme né mesin e lideréve té té
ashtuquajturés Lévizja Sahwa (Ringjallja), njé emér i njohur pér kété gjeneraté té
revitalizuar té selefistéve, té cilés i takonin dijetarét si Selman el-Audeh, Sefer el-Havali
dhe Aid el-Karni.1> Ideté e tyre megjithékété nuk u kufizuan vetém né refuzimin e trupave
amerikane nga tokat saudite. Ata zhvilluan ide relativisht té detajuara edhe lidhur me até
se si duhej té qeverisej Arabia Saudite dhe cfaré roli ajo duhej té zinte né politikén
ndérkombétare. Kéto piképamje ata i mbrojtén pérmes peticioneve, letrave si dhe pérmes
organizatave té tyre.l® Edhe pse ky trend pérfundimisht éshté margjinalizuar né veté
Arabiné Saudite, pérfagésuesit e tij, ndér ta edhe dijetari i mirénjohur Muhammed Surur,
kané ushtruar ndikim te grupet selefiste té shumé vendeve té Lindjes sé Afért dhe madje
edhe né Evropé.l”

Xhihadistét

Selefizmi xhihadist éshté ndoshta drejtimi mé pak i kuptuar pérbrenda tri kategorive té
selefizmit. Edhe pse jané béré shumé hulumtime rreth ideve, gé pérbéjné bazamentin e
el-Kaidés, sidomos pas 11 shtatorit 2001, heré pas here selefistét xhihadisté shihen
thjesht si selefisté té cilét “béjné xhihad”. Kjo pa dyshim éshté njé thjeshtézim i
piképamjeve té tyre, pasi té gjithé selefistét xhihadin e shohin si pjesé integrale té Islamit.
Dallimi midis tyre dhe selefistéve xhihadisté gqéndron né llojin e xhihadit qé ata e
mbéshtesin. Théné né pérgjithési, mund té dallohen tri lloje té xhihadit té armatosur:
xhihadi klasik, i cili kryesisht éshté njé formé defensive e zhvillimit té luftés midis Daru’l-
Islamit (Territorit islam) né njérén ané dhe Daru’l-Harbit (Territorit té luftés) né anén
tjetér; xhihadi revolucionar i cili rezulton nga ekskomunikimi (tekfir) i sundimtarit
musliman pér shkak té refuzimit té supozuar né zbatimin e sé drejtés islame (sheriatit)
né térési, gjé e cila éshté menduar si arsyetim pér rrézimin e regjimeve né botén
muslimane; xhihadi global, ithtarét e té cilit - mé té njohurit nga kéta el-Kaida - métojné
t'i sulmojné SHBA-té dhe caqget tjera peréndimore pér t'i shtyré kéto vende té heqin doré

14 Pal] 2013, f. 51-62.

15 Steinberg, Guido, «Saudi-Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland», né Said, T. Behnam & Fouad,
Hazim, Salafismus ..., f. 265- 296.

16 Pér lévizjen Sahwa shiko Mamoun Fandy (1999), Saudi Arabia and the Politics of Dissent, Nju Jork;
Stéphane Lacroix (2010), Les islamistes Saoudiens: Une insurrection manqué, Paris; Joshua Teitelbaum
(2000), Holier than Thou: Saudi Arabia’s Islamic Opposition, Uashington.

17 Shiko p.sh. Pall 2013, f. 70-73.



nga mbéshtetja gé ato ua japin sundimtaréve diktatoré dhe heretikeé té botés muslimane.18
Ajo c¢ka i dallon selefistét xhihadisté nga “véllezérit” kuietisté dhe politiké éshté
mbeéshtetja e xhihadit revolucionar pér zgjidhjen e problemeve interne té muslimanéve si
p.sh. apostazia (riddeh) dhe legjislacioni jo-islam. Né ndérkohé qé selefistét tjeré e
mbéshtesin xhihadin klasik, me rrénjé té forta né té drejtén islame, ata e refuzojné sé
kéndejmi rrézimin e regjimeve. Né pérmbysjen politike, qé sipas tyre bazohet né njé
interpretim ekstremist té tekfirit (shpalljes pér jo-besimtar), kéta shohin rrezikun e fitnes
(kaosit, ¢crregullimit dhe luftés qytetare). Gjithashtu, ky lloj i xhihadit nuk éshté paragqitur,
si¢ pretendon Wiktorowicz, fillimisht “gjaté luftés né Afganistan [1979-89] kundér
Bashkimit Sovjetik”1?, porse né fakt ka rrénjé ideologjike dhe organizative né vitet 1960
dhe 1970, qé ureferohen shkrimeve té radikalit egjiptian nga Véllezérit Muslimané, Sejjid
Kutb (1906-1966) si dhe l1évizjeve té dhunshme qé u paraqitén asokohe.20

3. Mbi historikun e el-vela’ ve’l-bera’-sé

Njé gjé té cilén té gjithé selefistét e menhexheve té ndryshme e kané té pérbashkét, pa
marré parasysh nése kéta e parapélgejné da’ven (misionimin), participimin politik ose
xhihadin revolucionar, éshté ajo se té gjithé kéta el-vela’ ve’l-bera’-né e kuptojné si njé
koncept bazik. Kjo shprehje ka njé histori té gjaté, qé i parapriné shumé selefizmit, dhe
pérskaj késaj interpretohet njésoj, si¢ do té shohim nga pjesa né vazhdim.

Rrénjét para-islame dhe té Islamit té€ hershém

Origjina e sakté e el-vela’ ve’l-bera’-sé nuk éshté e njohur. Edhe pse njé autor supozon se
rrénjét e saj gjenden né judaizém, deri mé tani nuk jané ofruar déshmi se si, kur dhe pérse
ky koncept éshté adoptuar prej hebrenjve nga ana e muslimanéve.21 Mé tej, kjo shprehje i
injoron déshmité kundérthénése. Prandaj mé e mundshme éshté té supozojmé qé kéto dy
termet: el-vela’ dhe el-bera’ kané origjiné para-islame. Studimet mé té hollésishme kané
treguar se termi vela’si né kohén para-islame ashtu edhe né kohén e hershme islame éshté
pérdorur si shenjé pér njé formé patronazhi, respektivisht té njé marrédhénieje
klientele.22 Termi bera’ (ose termet e péraférta nga aspekti linguistik teberru’ dhe bari’)
po ashtu i referohet Arabisé para-islame, kur ka nénkuptuar pérjashtimin nga fisi té njé
anétari té pabindur dhe rebel.23 Duke marré parasysh se té dy kéto koncepte ekzistonin
edhe né kohén para-islame dhe qysh atéheré kané pasur me siguri njé peshé té
réndésishme, duket shumé e mundshme gé kéto terme né ményré té natyrshme jané futur
né diskursin islam dhe té Kur’anit, edhe pse ndoshta me njé kuptim mé té qarté islam. Sido
qé té keté ndodhur sakté, Kur’ani i pérmend format e vela’-sé né shumé vende, si pér

18 Wagemakers 2012 a, f. 52-74.

19 Wiktorowicz 2006, f. 225.

20 Gilles Kepel (2003), Muslim Extremism in Egypt: The Prophet and the Pharaoh, Berkeley/Los Anxhelos.
21 Mouline 2011, f. 107.

22 Monique Bernards dhe John Nawas (ed.) (2005), Patronate and Patronage in Early and Classical Islam,
Leiden, sidomos pjesa e Ulrike Mitter, “Origin and Development of the Islamic Patronate”, f. 71-73; Crone
1987, f. 35-42.

23 Pér detaje té métejme shiko Wagemakers 2009 b, f. 82-83.



shembull né suren 5:51: “O ju qé besuat! Mos zini miq (evlija’) as hebrenjté e as té
krishterét. Ata jané miq té njéri-tjetrit. E kush prej jush i migéson (men jetevel-lehum
minkum) ata, ai éshté prej tyre...”

E njéjta vlen edhe pér format e ndryshme té termit bera’, si pér shembull né suren 60:4:
“Ju e keni shembullin mé té miré te Ibrahimi dhe ata qé ishin me té, kur i thané popullit té
vet: ‘Ne térhigemi prej jush (inna bura’au minkum) dhe prej asaj qé adhuroni, pos All-
llahut’...” Ajetet né té cilat pérmenden kéto dy terme jané vértet té ndryshme, mirépo
duket se kané njé té pérbashkét: ato béjné dallimin midis njé grupi té brendshém (ndaj té
cilit duhet géndruar besnik) dhe njé grupi té jashtém (ndaj té cilit duhet géndruar larg).
Mirépo nuk éshté gjithaq e qarté se cili kriter pércakton se njé njeri né cilén prej dy
kategorive zé vend dhe né ¢faré rrethanash ndodh kjo.2* Sido qé té jeté, grupi i paré i
muslimanéve qé vela-né dhe bera’-né i ka pérdorur né formé té kombinuar, e ka béré kété
nga arsyeja pér té béré dallimin midis njé grupi té brendshém dhe njé grupi té jashtém.
Kéta ishin té ashtuquajturit harixhinj, té cilét “u larguan/dolén” (arab. haraxhe, prej kétu
rrjedh edhe termi havarixh pér kété grup) nga bashkésia muslimane pér shkak té njé
konflikti me halifin e katért Ali bin Ebi Talibin (udhéhoqi né vitet 656-61). Harixhinjté e
pérdornin konceptin vela’ pér té krijuar dhe siguruar besnikériné e ndérsjellé ndér vete,
dhe konceptin bera’pér té pérjashtuar té tjerét nga bashkésia e tyre, qé pér rezultat kishte
njé perceptim té thjeshté bardh-zi té botés. E njéjta vlen edhe pér ibaditét, té cilét mund
té identifikohen si njé formé mé e moderuar e harixhinjve, pér dallim qé ibaditét e njohin
kategoriné e “tevakkufit” (gjykim i shtyré) né rastet kur nuk mund té zbatohet as vela’-ja
as bera’-ja.2> Megjithékété, dega mé e njohur e Islamit e cila kéto koncepte i zbuloi pér
vete, ishin shiitét, té cilét termin velajeh (njé variant tjetér i vela’-s€) e pérdorin si fjalé pér
té shénuar besnikériné/lojalitetin ndaj imameéve té tyre. Me kalimin e kohés edhe termi
bera’ u bé i zakonshém ndér shiitét pér té shénuar refuzimin e tre haliféve té paré qé i
parapriné Aliut, i cili pér shiitét njihet si halif i paré legjitim.26

Piképamjet selefiste rreth el-vela’ ve’l-bera’-sé

Sa i takon pérvetésimit té el-vela’ ve’l-bera’-sé nga ana e grupeve islame heterodokse nuk
éshté gjithaq e papritur qé muslimanét sunnité fillimisht nuk ishin té magjepsur nga kéto
koncepte. Né fakt, dijetaré té ndryshém té shek. 10-12-té nga shkolla juridike hanbelite -
e Ahmed bin Hanbelit (780-855) né té cilin shpesh mbéshteten selefistét - e refuzuan
konceptin e el-vela’ ve’l-bera’-sé si bid’at (risi e palejueshme).2” Ndérkaq diku mé voné
dijetari po ashtu hanbelit Ibni Tejmijje (1263-1328) e pérdori idené (edhe pse jo qarté me
kéto fjalé) e el-vela’ ve’l-bera’-sé pér t'i ftuar muslimanét té rrinin né “rrugén e drejté” (es-
sirat el-mustekim), duke ndenjur larg ritualeve dhe zakoneve té hebrenjve dhe té
krishteréve. Muslimanét duhej té géndronin larg tyre me géllim gé té mos fillonin t'u
pérngjanin jo-muslimanéve né ményrén e adhurimit té Zotit té tyre dhe me kété ta

24 Wagemakers 2012 a, f. 151.

25 Kohlberg 1986, f. 142-143. Pér njé trajtim mé té hollésishém té el-vela’ ve’l-bera’-sé né teologjiné ibadite
shiko Hoffman 2012, f. 156-211.

26 Kohlberg 1986, f. 144-175. Krahaso edhe S.J. Badakhchani 2010, f. 25-32.
27 Wagemakers 2009 b, f. 85.



“njollosnin” edhe fené e vet.28 Thirrja e Ibni Tejmijjes drejtuar muslimanéve pér té
mbajtur distancé kundér “jo-besimtaréve” u zhvillua mé tej nga nxénési i tij Ibni Kajjim
El-Xheuzijje (1292-1350), i cili shkroi njé libér lidhur me ményrén e sjelljes ndaj pakicave
jo-muslimane qé jetonin nén mbrojtjen e Islamit (ehlu’dh-dhimmeh). Trajtimi i késaj teme
mbéshtetej né shembujt e shumté nga tekstet e shenjta - sidomos né transmetimet
profetike (hadithet) -, qé pérfshinin temat nga tatimi pér koké banori (xhizje) pér té
mbrojturit me ligj (dhimmité), pranimin e therjes sé kafshéve nga ana e hebrenjve dhe té
krishteréve e deri te ¢céshtjet e sé drejtés trashégimore.2 Qéllimi i Ibni Tejmijjes ishte té
theksonte dallimet midis muslimanéve dhe jo-muslimanéve dhe kéto dy grupe t'i mbante
né distancé. Ka shumé mundési qé pikérisht kjo arsye t'i keté shtyré disa dijetaré té tjeré,
si pér shembull dijetarin nga Afrika e Veriut el-Vensherisi (1430-1508), qé té theksonin
se pér muslimanét nuk ishte e lejuar té jetonin né mesin e ithtaréve té feve té tjera dhe se
prandaj ata duhej té tentonin té shpérnguleshin (hixhret) né vendet muslimane.30 Me
siguri kané gené shkrimet e Ibni Tejmijjes ato qé kané shérbyer si njé burim i réndésishém
inspirimi pér dijetarin reformist Muhammed Ibni Abdilvehhabin (1703-92) né
Gadishullin Arabik gé kané shpéné né futjen e doktrinés sé el-vela’ ve'l-bera’-sé né
“vehhabizém”, né formén e selefizmit té Arabisé Qendrore.3! Pérkundér historisé sé
hershme para-islame té konceptit dhe pérkundér adoptimit té hershém té tij nga ana e
grupeve heterodokse éshté e thjeshté té kuptohet se pérse selefistét i ka térhequr kjo
temé: mishérimi i njé detyre dukshém kur’anore, pér t'i géndruar besnik, né cfarédo
forme qofté, Islamit dhe ithtaréve té tij dhe pér t'i géndruar larg, né distancé, gjithckaje
(ose gjithkujt) qé éshté e ndryshme nga e para. Duke marré parasysh theksimin selefist té
devotshmérisé sé rrepté personale né njérén ané dhe dénimin e bid'atit (risi e
papranueshme) né anén tjetér, el-vela’ ve’l-bera’-ja e materializon né njé faré forme
kérkimin selefist pér “pastérti” dhe shérben si njé instrument ideal pér t'iu kundérvéné
“kércénimeve” té supozuara ndaj Islamit. 32 Pérmes shkrimeve té dijetaréve vehhabisté
el-vela’ ve'l-bera’-ja éshté béré pjesérisht njé element gendror i mésimit selefist, pasi
shumé dijetaré saudité theksojné se nuk duhet pasur kontakt dhe shogérim me jo-
muslimanét dhe traditat e tyre. Mirépo ¢faré nénkuptonte kjo né praktiké? Disa dijetaré
si Sulejman ibn Abdillah Aal esh-Shejhu (1785-1818), Abdul-latif Ibn Abdirrahman Aal
esh-Shejhu (v. 1876) dhe Hamad bin Atiku (v. 1883/1884), té cilét kané gené autoritetet
vehhabiste mé me ndikim té kohés sé tyre, kané theksuar zéshém se duhet gené
besnik/lojal ndaj sundimtarit té devotshém té shtetit Saudit. Ata gé nuk e kané béré kéte,
por té cilét kané lidhur aleancé me Perandoriné Osmane, e cila asokohe ishte né konflikt
me saudianét, si pasojé e kétij perceptimi u gjykuan si tradhtaré. Né shkrimet e Ibni Atikut

28 Ahmed b. Abd el-halim b. Abd el-Selam b. Tejmijjje (1998), Iktida’ es-sirati’l-mustekim li muhalefat es’hab
el-xhehim, ed. Nasir b. Abd el-Kerim el-AKkl, dy véllime, pa vend.

29 Shemsuddin Ebu Abdullah Muhammed b. Ebi Bekr b. Kajjim el-Xheuzijje (2002), Ahkamu ehli’dh-
dhimmeh, ed. Taha Abdurrauf Sa’d, dy véllime, Bejrut.

30 Ebu’l-Abbas Ahmed b. Jahja b. Muhammed el-Tilimsani el-Vensherisi (1996), Esna’l-metaxhir fi bejani
ahkami men galebe ala vatanihi’n-nesara ve lem juhaxhir ve ma jeterattebu alejhi mine’l-ukubati ve’z-
zevaxhir, ed. Husejn Mu’ennes, Kajro.

31 [bni Abdulvehhabi ka té ngjaré qé ideté e shkrimeve té Ibni Tejmijjes si dhe piképamjet e ngjashme té el-
vela’vel-bera’-sé t'i keté marré nga tefsiri i njohur i Ibni Kethirit. Lidhur me kété duhet té béhen hulumtime
té métejme. Krahaso Wagemakers 2008 a, f. 361-364. Lidhur me Abdulvehhabin shiko punimin e
Steinberg, Guido, po aty.

32 Wagemakers 2008 b, f. 1-22.



refuzimi i jo-muslimanéve - qé i pérfshinte edhe osmanét gjoja té dalé nga besimi - u bé
si njé lloj kriteri pér matjen e besimit té njé muslimani. Ishte pikérisht ky besim gé nxiti
dijetaré té ndryshém vehhabisté gqé madje edhe sundimtarin saudit té shek. 19-té
Abdullahun ta kritikonin pér shkak té kérkimit té ndihmés nga osmanét “e dalé feje”, kur
pushteti i tij u sfidua nga véllai i tij Sa'udi.33

Kritikén qé e ushtruan disa dijetaré vehhabisté kundér sundimtarit dhe kundér dijetaréve
té tjeré, shkaktoi pércarjen dhe luftén qytetare brenda shtetit saudit né shekullin e voné
té 19-té, i cili mé pas edhe u shemb pérfundimisht. Kur u mor vesh se grindja e brendshme
ishte ajo gé kontribuoi né rénien e shtetit saudit, disa dijetaré vehhabisté kérkuan mé
shumé nénshtrim dhe varési ndaj sundimtarit né ményré gé té ruhej me ¢do kusht uniteti
dhe integriteti i shtetit, pjesérisht edhe nga arsyeja se ata e dinin se pa mbéshtetjen e
sundimtarit, i cili i mbronte ata, do ta humbnin ndikimin e tyre. Té tjerét sé kéndejmi i
shfrytézuan shkrimet e dijetaréve té shek. 19-té, qé kishin kontribuar né grindjen dhe
crregullimin, pér ta kritikuar politikén aktuale saudite: Mu ashtu si sundimtari Abdullah
gé né shek. 19-té i pati thirrur né ndihmé osmanét “e pafe”, késhtu edhe né shek. 20-té
mbreti Fahd i thirri amerikanét né ndihmé, kur mbretéria kércénohej té sulmohej nga
Iraku né vitin 1990.34 Vehhabistét, pra, e interpretuan trashégiminé e luftés qytetare té
Saudisé té shek. 19-té né ményra shumeé té ndryshme. Piképamjet e shuméllojshme té tyre
reflektoheshin né shkrimet e tyre kur ishte né pyetje edhe ményra e trajtimit té el-vela’
ve'l-bera’-sé, qé u transmetua edhe te selefistét tjeré. Kjo solli deri né até gjendje gé té
kishim tri forma parésore té el-vela’ ve’l-bera’-sé: E para thekson dimensionin social dhe
ndér-njerézor té konceptit pérmes koncentrimit né besnikériné/lojalitetin ndaj Zotit,
[slamit dhe muslimanéve si dhe pérmes distancimit nga ¢do gjé tjetér né jetén e
pérditshme. Forma e dyté shprehet né idené se muslimanét nuk duhet té lidhin asnjéfaré
aleance politike dhe ushtarake me jo-muslimanét, sidomos jo atéheré kur kéto aleanca
shérbejné pér fushata ushtarake kundér muslimanéve té tjeré. Forma e treté e konceptit
té el-vela’ ve'l-bera’-sé éshté besimi se lojaliteti ndaj Zotit duhet té pérfshijé cdo sferé té
jetés, ku bén pjesé edhe legjislatura. Né qofté se njé sundimtar musliman nuk e zbaton
Sheriatin né térési, ai me kété e ka zévendésuar lojalitetin ndaj hyjnores me lojalitetin ndaj
ligjit “té béré nga njeriu”, prandaj edhe ai duhet té luftohet me metodén mé té fugishme
té mundshme: pra me xhihad.

4. El-vela’ve’l-bera’-ja dhe menhexhi i selefistéve

Né qofté se e shikojmé historiné e konceptit té el-vela’ ve’l-bera’-sé dhe tri format aktuale
gé rezultuan nga ai, duket té jeté e qarté se njéra prej kétyre tendencave fokusohet né
da’ve (thirrje) né nivelin social dhe ndér-njerézor, tjetra merret me politikén
(ndérkombétare) dhe e treta shpie né xhihad. Né shikim té paré kjo gjetje sikur na detyron
ta vértetojmé ndarjen e metodave (menahixh) té selefistéve né tri kategori (kuietisté,
politiké dhe xhihadisté) qé e bénte Wiktorowicz kur ishte né pyetje raporti i tyre me
shoqgériné dhe qé si rezultat na dilte té kishim tri lloje té selefistéve. Mirépo, nése vémé re

33 M.J. Crowford (1982), “Civil War, Foreign Intervention, and the Question of Political Legitimacy: A
Nineteenth-Century Sa’udi Qadi’s Dilemma”, International Journal of Middle East Studies, 14:3, f. 227-248;
Wagemakers 2012 b, f. 94-97.

34 Wagemakers 2012b, f. 97-104.



mé me kujdes zbatimin e el-vela’ ve’l-bera’-sé nga ana e selefistéve, do té duket qarté se
kjo ndarje nuk éshté e kufizuar qarté dhe se né mes tyre ka krygézime té ndryshme.

Dimensioni social dhe ndér-njerézor

El-vela’ ve’l-bera’-ja si njé koncept qé dikton sjelljen sociale dhe ndér-njerézore éshté
ndoshta forma mé e pérhapur e lojalitetit dhe distancimit ndér selefistét, pjesérisht edhe
nga arsyeja se ajo mbéshtetet né hadithet e Pejgamberit dhe né punimet e Ibni Tejmijjes
dhe té Ibni Kajjimit, autoriteti i té ciléve pér selefistét nuk vihet fare né piképyetje. Kjo
doktriné shprehet ndér té tjera edhe né fetvaté (mendime/pérgjigje juridike), né té cilat
muslimanéve u rekomandohet té mos u pérngjajné hebrenjve dhe té krishteréve né
ményrén e pérshéndetjes, veshjes, ngjitjes sé emrit si dhe né traditat dhe ritet e tyre, me
géllim gé té mos sillen besniké/lojalé ndaj tyre, porse i téré lojaliteti t'i drejtohet vetém
Zotit. Pér t'iu shmangur lojalitetit kundrejt jo-muslimanéve disa dijetaré bashkékohoré u
rekomandojné ithtaréve té tyre qé ta praktikojné distancimin, largimin (el-bera’), duke u
shpérngulur né vendet muslimane. Piképamjet e kétilla jané véné né pah nga dijetaré té
njohur kuietisté si Ibén Bazi, Ibén Uthejmini dhe Salih Ibén Feuzan el-Feuzani (1. 1935)35,
dhe me té drejté éshté potencuar se ideté e kétilla kané pasur ndikim té madh mbi
muslimanét qé jetojné né Peréndim, té rrethuar nga jo-muslimanét, té ciléve ata né fakt
duhet t'ua kthejné shpinén.36

Njékohésisht béhet e garté se selefistét kuietisté nuk jané té vetmit qé e pérfagésojné kété
piképamje té el-vela’ ve’l-bera’-sé. Edhe ideologét selefisté té krahut xhihadist, si pér
shembull Humud bin Ukla esh-Shu’ajbi (v. 2002)37 dhe jordanezi Ebu Muhammed el-
Makdisi (1. 1959)38, e theksojné kété formé sociale dhe ndér-njerézore té el-vela’ve’l-bera’-
sé, cka nxjerr né pah se llojet e ndryshme té selefistéve megjithékété kané mé shumé té
pérbashkéta sesa qé 1é Wiktorovicz té supozohet. Né té njéjtén formé, éshté mé se e qarté
se edhe selefistét kuietisté el-vela’ ve’l-bera’-né nuk e interpretojné gjithheré njésoj. Njé
shembull pér kété éshté pérshéndetja e jo-muslimanéve. Dijetarét e njohur saudité, si Ibén
Bazi dhe Ibni Uthejmini, kané shkruar trajtesa té ndryshme lidhur me ndalesat si p.sh. t'i
japésh selam njé jo-muslimani ose ta lévizésh dorén né shenjé pérshéndetjeje ndaj njé “jo-
besimtari” pa mos théné asgjé me kété rast.3° Gjaté studimeve té mia né terren uné (njé
jo-musliman) nga ana e selefistéve jordanezé jam pérshéndetur shpesh né té dyja format
- gjoja té ndaluara. Kur njé heré e pyeta njé dijetar té njohur selefist jordanez pér kété, ai
mé tha qé ekzistojné dallime midis selefistéve jordanezé dhe saudité dhe theksoi se
jordanezét genkan mé té moderuar né kété céshtje.4? Kjo nxjerr né pah se selefistét

35 Wagemakers 2012 b, f. 97-99; po ai, 2008 b, f. 5-7; po ai, 2009 b, f. 88-90.

36 Uriya Shavit (2012), “The Wasati and Salafi Approaches to the Religious Law of Muslim Minorities”,
Islamic Law and Society 19, f. 430-431, 438-444.

37 Humud b. Ukla esh-Shu’ajbi, Hukmu’l-musharaka fi ihtifalati’'n-Nesara, (www.tawhed.ws/r?i=3wj3wjhm).

38 Ebu Muhammed el-Makdisi (2007), Mexhmu'u’l-Fetawa li shejh Ebu Muhammed el-Makdisi, pa vend bot.,
£.90-91, 122, 124. Shiko edhe Wagemakers 2012 a, f. 170.

39 Wagemakers 2012 b, f. 98.

40 Arsyeja pér kété ndofta géndron né até se dijetarét saudité e kané pérjetuar momentin kur atyre u jané
marré kompetencat pér rregullimin e ¢éshtjeve politike né shekullin e fundit dhe sidomos né dekadat e
fundit. Kjo i ka ¢uar ata qé téré vémendjen t'ua kushtojné temave sociale dhe ndér-njerézore.

10



kuietisté jané mé té ndryshém, sic pamé edhe mé lart, sesa qé pretendon Wiktorowicz né
punimin e tij.

Aleancat politike dhe ushtarake

Ashtu si interpretimi i paré i el-vela’ ve’l-bera’-sé qé nuk pérfagésohej kryeképut vetém
nga kuietistét, edhe lloji i dyté i lojalitetit dhe i distancimit nuk mund t'u pérshkruhet
kryeképut vetém selefistéve politiké. Megjithése disa selefisté politiké jané deklaruar
kundér “kérkimit té ndihmés nga jo-besimtarét” (el-isti’ane bi’l-kuffar)*!, si¢ kishte béré
sundimtari saudit Abdullahi né shek. 19-té dhe mbreti Fahd né vitin 1990, ka shumé té
ngjaré qé kété koncept ta keté rizbuluar selefisti xhihadist Ebu Muhammed el-Makdisi.
Eshté e mundshme qé shkrimet e tij42 té kené shérbyer si inspirim i drejtpérdrejté ose i
térthorté pér shumeé selefisté té tjeré xhihadisté té cilét e ndanin po kété formeé té el-vela’
ve'l-bera’-sé. Kjo, me shumé gjasé, vlen edhe pér njé formé pak mé ndryshe té lojalitetit
politik, gé nga ana e selefistéve xhihadisté éshté gjykuar si “ndihmé pér jo-besimtarét”
(i’anetu’l-kuffar).*® Sidomos pas 11 shtatorit 2001 shtetet muslimane si Pakistani,
Afganistani dhe Arabia Saudite u lutén nga SHBA-té qé ta mbéshtesnin “luftén kundér
terrorizmit” té zhvilluar nga SHBA-té, ¢ka selefistét xhihadisté e quajtén si “ndihmé pér
jo-besimtarét” dhe e gjykuan si lojalitet té gabuar.44

Eshté pér t'u habitur qé nuk ishin vetém selefistét xhihadisté ata qé e pranuan kété formé
té interpretimit politik té el-vela’ ve’l-bera’-sé. Edhe Kkuietisti el-Albani, qé njihej si i
pavarur dhe qé géndronte larg politikés, thirrjen saudite pér ndihmé drejtuar
amerikanéve gjaté luftés sé Gjirit né vitin 1990 e gjykoi duke e arsyetuar me el-vela’ ve’l-
bera’-né. Pér té Kkjo thirrje pér ndihmé drejtuar SHBA-ve ishte njé shkelje e ndalesés pér
té “mos thirrur né ndihmé jo-besimtarét”, pérkundér kundérshtimit té disa dijetaréve
saudité qé ishin besniké ndaj (mbretit) dhe té cilét e mbéshtetnin vendimin e regjimit
saudit pér t'i pranuar ushtarét amerikané né tokat saudite.#> Edhe pse vendimi i
saudianéve pér té kérkuar ndihmén e SHBA-ve asokohe ishte shumé e diskutueshme dhe
u refuzua nga mé shumé dijetaré e jo vetém nga el-Albani*é, marrja e kétij pozicioni nga
ana e tij qé né fakt ishte pozicion i selefistéve politiké dhe sidomos i selefistéve xhihadisté,
tregon edhe njé heré se kufijté midis kategorive té menhexheve selefiste né raport me
shoqériné heré pas here jané té depértueshém, té ndérthurur, respektivisht té paqarté.

Legjislacioni si njé formeé e lojalitetit

Interpretimi i treté i el-vela’ ve’l-bera’-sé - i idesé, sipas sé cilés njé legjislacion “jo-islam”
éshté njé formé e gabuar e lojalitetit, larg Zotit dhe Islamit, e cila duhet té kundérshtohet

41 Sefer b. Abdirrahman el-Hawali, Keshfu'l-gummeh an ‘ulema’il-ummeh, (www.alhawali.com).

42 Sidomos Ebu M. el-Makdisi (2000/2001[1989]), El-Kevashif el-xhelijje fi kufri’d-deuleh es-su’udijje,
https://archive.org/details/ALKAWASHEF.

43 3]-Rasheed 2007, f. 139-146.
44+ Wagemakers 2012 a, f. 155-160.
45 Intervista ime me ‘Isam Hadi, Amman, janar 2013.

4 James Piscatori (1991), “Religion and Realpolitik: Islamic Responses to the Gulf War”, né Islamic
Fundamentalism and the Gulf Crisis, ed. James Piscatori, f. 6-10, Cikago.

11



me distancim (el-bera’) né formé té xhihadit - éshté mé pak popullori, respektivisht mé
pak i pérhapuri. Ndryshe nga dy format e para té lojalitetit dhe distancimit, qé ishte
pérvetésuar nga njé gameé e gjeré e selefistéve, ky lloj i el-vela’ ve’l-bera’-sé kryesisht éshté
njé formé e menduar miré e ekskomunikimit (tekfir) té sundimtarit musliman, qé e ka
sjellé Ebu Muhammed el-Makdisi dhe i cili lojalitetin dhe distancimin i ka integruar né
konceptin ekzistues té tekfirit; si té thuash ka béré “selefizimin” e tekfirit. Ndoshta nga
arsyeja se selefistét nuk e kané paré nevojén pér njé dimension té ri té tekfirit apo té el-
vela’ ve'l-bera’-sé ose nga arsyeja se kané vérejtur qé kétij konceptit té fundit mund t’i
vidhet kuptimi dhe detyra origjinale qé ka, pra pér té béré dallimin midis grupit té
brendshém dhe té jashtém, duket qé thuajse askush nuk e ka pérvetésuar kété formé té
treté té el-vela’ ve'l-bera’-sé. Prandaj - duke qené se thuajse askush, pérvec el-Makdisiut,
nuk e zbaton kété - ky lloj interpretimi éshté i vetmi qé mund té quhet origjinal apo tipik
pér selefistét xhihadisté.4”

Pérmbyllje

Né kété artikull pamé qé ndarja treshe e selefistéve nga ana e Wiktorowicz-it né kategorité
e puristéve/kuietistéve, té selefistéve politiké dhe té atyre xhihadisté né bazé éshté njé
analizé e sakté lidhur me tri metodat (menahixh) e ndryshme selefiste né raport me
shogériné, mirépo ne konstatuam po ashtu gqé kjo ndarje bart disa pamjaftueshméri me
vete. Ne kétu u morém me dy nga kéto pamjaftueshmeéri, respektivisht me faktin se brenda
kétyre tri grupeve ekziston njé diversitet akoma mé i madh se qé supozon Wiktorowicz
né punimin e tij dhe se brenda menhexheve té ndryshme ekzistojné mé shumé kryqézime,
ndérthurje sesa qé propozon ai.

Né pjesén e paré shtjelluam gé jo té gjithé kuietistét jané té njéjté dhe i ndamé ata né: a)
“té pérmbajtur”, té cilét kryesisht rriné larg politikés, b) “besniké”, té ciléve regjimet e
shteteve ku ata jetojné né ¢do kohé mund t'u kérkojné mbéshtetje dhe ndaj té cilave ata
jané té nénshtruar dhe besniké, dhe c) “propagandisté”, té cilét besojné se mbéshtetja e
geverive té tyre bart kuptimin mé prioritar dhe té cilét jané shumé té ashpér né kritikén
kundrejt atyre qé nuk pajtohen me ta né kété céshtje.

Po ashtu edhe selefistét politiké duhet t'i ndajmé mé tej né ata qé faktikisht jané té
pérfshiré né politikén parlamentare dhe né ata qé - ose nga arsyeja e bindjes ose nga
pamundésia - mbajné distancé né kété drejtim dhe aktivitetet e tyre i kufizojné né debatet
politike dhe né ndonjé aktivizém tjetér. Mé tej, grupi i paré kétu jo gjithheré marrin pjesé
né proceset parlamentare nga déshira e brendshme, por nga arsyeja se ata e shfrytézojné
kété si njé platformé tjetér pér propagandimin e formés sé tyre té Islamit ose si njé
alternativé mé té meritueshme kundér shekullaristéve dhe kundér shiitéve.

Pérfundimisht selefistét xhihadisté nuk jané thjesht selefisté qé besojné né ligjshmériné e
xhihadit, pasi kété né njé faré mase e béjné té gjithé selefistét. PEr mé tepér ata mund té
definohen si selefisté qé mendojné se xhihadi nuk duhet té kufizohet vetém né konfliktet
me vendet jo-islame, porse ai duhet té shérbejé edhe (ose madje kryesisht) pér t'i rrézuar
sundimtarét e vendeve muslimane gé gjoja kané dalé prej feje, pér té krijuar njé shtet
islam.

47 Wagemakers 2012 a, f. 166-179.

12



Selefistét

Puristét/Kuietistét Selefistét politiké Xhihadistét

Né proceset

IR —— Revolucionarét

mam 1€ pérmbajturit

Né proceset
Besnikét jashteé- — Globalét
parlamentare

Propagandistét

Ndarja e selefistéve

Né pjesén e dyté ne hodhém njé shikim né zhvillimin historik té el-vela’ ve’l-bera’-sé dhe
konstatuam se rrénjét e saj me shumé gjasé géndrojné né kohén para-islame, se ky
koncept éshté pérvetésuar nga ana e muslimanéve dhe késhtu qé ka gjetur vend edhe né
(interpretimet - shénim i R. N.) e Kur’anit. Edhe pse né fillim kjo u pérdor vetém nga
muslimanét heterodoksé ndérsa nga juristét hanbelité u cilésua si risi fetare e
palejueshme, dijetarét e mévonshém, qé sot njihen si garanté té selefizmit si¢ éshté Ibni
Tejmijja, kété filluan ta bénin doktriné té tyren. Ka gjasa qé arsyeja pér kété té qéndronte
né faktin se me kété ofrohej njé koncept ideal pérmes té cilit ata gjoja kérkesés kur’anore
pér t'i géndruar besnik Islamit dhe pér t'u distancuar nga gjith¢ka tjetér, té mund t'i jepnin
njé kornizeé té pérshtatshme. Pérhapja e el-vela’ ve’l-bera’-sé u intensifikua sidomos pasi
dijetarét vehhabisté e pérvetésuan até dhe e interpretuan né forma té shumta, qé ¢oi né
tri format ekzistuese té konceptit: E para, e cila fokusohet né raportet sociale dhe ndér-
njerézore, si p.sh. ndalesa e pérngjasimit me jo-muslimanét ose e imitimit té tyre né
céshtjet e pérditshme; forma e dyté qé koncentrohet né detyrén e moslidhjes sé asnjéfaré
aleance politike dhe ushtarake me “jo-besimtarét”, sidomos nése béhet fjalé pér fushaté
kundér muslimanéve té tjeré; dhe interpretimi i treté i cili pérpjekjet pér zbatimin e
ligjeve “té béra nga njerézit” né vend té sheriatit e sheh si njé besnikéri/lojalitet té ndaluar
qé duhet té refuzohet nga njerézit me té gjithé forcén - pra me xhihad.

Edhe pse ky artikull nuk ndryshon nga ndarja qé Wiktorowicz ua bén selefistéve,
prapéseprapé ka treguar se selefistét jané mé té ndryshém dhe mé té ndaré sesa qé e
parashtron kété Wiktorowicz né punimin e tij. Mé tej, ndarja e pastér qé ai e bén midis tri
metodave (menahixh) duket mé pak e géndrueshme, kur té shohim se si selefistét i kané
interpretuar dhe zbatuar kéto kategorité e ndryshme té el-vela’ ve’l-bera’-sé. Edhe pse tri
ndarjet e kétij koncepti fillimisht duken se pérputhen me tri llojet e metodave qé i

13



parashtron Wiktorowicz, artikulli yné ka nxjerré né pah se dy format e para té el-vela’ve’l-
bera’-sé zbatohen nga té gjithé selefistét njésoj. Vetém forma e lojalitetit legjislativ
(ligivénés) mbetej e kufizuar kryeképut né sferén e selefistéve xhihadisté, pér ¢ka edhe ka
mbetur thjesht jo-popullor. Kjo nénkupton qé gjithsesi se ka pérkime midis rrymave né
selefizém sa i takon njé elementi gendror té ideologjisé sé tyre. Kjo nuk e ndryshon
térésisht modelin e ndarjes sé selefistéve nga ana e Wiktorowicz-it, mirépo tregon qé
selefistét, sé paku né raste té caktuara, i tejkalojné kufijté e sirtaréve/shablloneve, né té
cilét ai dhe akademikét tjeré déshirojné t'i fusin.

Literatura

Badakhchani, S.]. (ed. dhe pérkth.) (2012), Shii Interpretations of Islam: Three Treatises on
Theology and Eschatology, Nju Jork/Londér.

Crone, Patricia (1987), Roman, Provincial and Islamic Law: The Origins of the Islamic
Patronate, Kembrixh.

el-Hanbeli, Abdurrahman b. Muhammed b. Kasim el-‘Asimi en-Nexhdi (ed.) (2004), Ed-
Dureru’s-senijje fi'l-exhvibeti'n-Nexhdijje, 16 véllime, bot. 7, véll. IX, pa vend
botimi.

Hoffman, Valerie |. (2012), The Essentials of Ibadi Islam, Sirakuzé /Nju Jork.

Kohlberg, Etan (1986), “Bara’a in Shi'i Doctrine”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 7,
f. 139-176.

Meijer, Roel (2011), “Politicising al-Jarh wa-I-Ta’dil: Rabi’ b. Hadi al-Madkhali and the
Transnational Battle for Religious Authority”. Né The Transmission and Dynamics
of the Textual Sources of Islam: Essays in Honour of Harald Motzki, ed. Nicolet
Boekhoff-van der Voort,Kees Versteegh dhe Joas Wagemakers, f. 375-399, Leiden.

Mouline, Nabil (2011), Les clercs de l'islam: Autorité religieuse et pouvoir politique en
Arabie Saoudite, XVIile-XXle siécle, Paris.

Pall, Zoltan (2013), Lebanese Salafis Between the Gulf and Europe: Development,
Fractionalization and Transnational Networks of Salafism in Lebanon, Amsterdam.

al-Rasheed, Madawi (2007), Contesting the Saudi State: Islamic Voices from a New
Generation, Kembrixh.

Steinberg, Guido (2002), Religion und Staat in Saudi-Arabien: Die wahhabitischen
Gelehrten, 1902-1953, Wiirzburg.

Wagemakers, Joas (2008 a), “Defining the Enemy: Abu Muhammad al-Maqdisi’s Radical
Reading of Surat el-Mumtahana”, Die Welt des Islams 48:3-4, f. 348-371.

Wagemakers, Joas (2008 b), “Framing the ‘Threat to Islam’: Al-Wala" wa-1-Bara’ in Salafi
Discourse”, Arab Studies Quarterly 30:4, f. 1-22.

Wagemakers, Joas (2009 a), “A Purist Jihadi-Salafi: The Ideology of Abu Muhammad al-
Magqdisi”, British Journal of Middle Eastern Studies 36:2, f. 281-297.

14



Wagemakers, Joas (2009 b), “The Transformation of a Radical Concept: Al-Wala’ wa-I-
Bara’ in the Ideology of Abu Muhammad al-Maqdisi”, né Global Salafism:
Islam’s New Religious Movement, ed. Roel Meijer, f. 81-106, Londér.

Wagemakers, Joas (2012 a), A Quietist Jihiadi: The Ideology and Influence of Abu
Muhammad al-Maqdisi, Kembrixh.

Wagemakers, Joas (2012 b), “The Enduring Legacy of the Second Saudi State: Quietist and
Radical Contestations of al-Wala’ wa-I-Bara”, International Journal of
Middle East Studies 44:1, f. 93-110.

Wiktorowicz, Quintan, “Anatomy of the Salafi Movement”, Studies in Conflict & Terrorism
29:3, 2006, f. 207-239.

Nga gjermanishtja:
Rejhan Neziri

15



