Rehan Neziri

Si té sillemi me Kkritikat ndaj Islamit?

Hyrje

Pérballja me kritikat ndaj Islamit pérbén njé komponent gqendror té diskursit fetar dhe
shoqgéror-politik né Evropé. Ndérsa, nga njéra ané, kritika legjitime dhe e diferencuar ndaj
shfagjeve té caktuara fetare mund té jeté e domosdoshme dhe frytdhénése, nga ana tjetér,
géndrimet pérgjithésuese dhe armiqésore ndaj Islamit dhe muslimanéve jané shfaqur
gjithnjé e mé problematike. Qéllimi i kétij punimi éshté t'i sqarojé bazat konceptuale, ta
skicojé zhvillimin historik té kritikés ndaj Islamit dhe té paraqesé mundési pér njé gasje
konstruktive ndaj kritikés sé lidhur me Islamin.

Sqarimi i disa koncepteve:
Islamofobia

[slamofobia pérkufizohet si njé ndjenjé e theksuar frike dhe kércénimi, e drejtuar ndaj
[slamit ose ndaj muslimaneve dhe muslimanéve, e cila e tejkalon dukshém masén qgé
konsiderohet shoqgérisht “normale”. Ky dispozitiv frike, zakonisht, nuk mbéshtetet né
njohuri té diferencuara, por né interpretime pérgjithésuese dhe stereotipizuese.

Tipare karakteristike té modeleve islamofobike té perceptimit jané, vecanérisht, paraqitja
e Islamit si njé strukturé monolitike dhe statike, si thelbésisht e huaj pér shogériné
pérkatése, si pérbrendésisht agresive dhe si inferiore né aspektin kulturor ose moral.

Njé shembull ilustrues pér kété jané fushatat politike té aktoréve té ekstremit té djathté,
si¢ ishte p.sh. slogani “Maria né vend té Sherias”. Parulla té tilla jané té konceptuara
géllimisht né ményré armigésore ndaj Islamit dhe synojné mobilizimin e emocioneve, e
jo té argumenteve. Efekti i tyre shfaget kryesisht né prodhimin e frikérave iracionale te
publiku, vecanérisht né pérfytyrimin e njé gjoja islamizimi kércénues té Evropés nga ana
e muslimanéve.

Armiqésia ndaj Islamit

Armigésia ndaj Islamit nénkupton njé géndrim thelbésisht dhe rigorozisht refuzues ndaj
[slamit si fe. Karakteristike pér té éshté perceptimi i pérgjithésuar dhe i padiferencuar i



I[slamit si kércénim shoqgéror, kulturor ose politik, i cili - sipas kétij supozimi - duhet té
luftohet aktivisht pér ta mbrojtur sistemin e vet té vlerave.

Deklarata tipike né kété kontekst jané, pér shembull: “Islami éshté njé sistem autoritar dhe
arkaik dhe i papajtueshém me vlerat dhe strukturat demokratike.” Atribuime té tilla
operojné me pérgjithésime dhe e injorojné larminé e brendshme islame, si dhe
diferencimet historike e kontekstuale.

Ndér aktorét politiké mé té réndésishém qé sot pérhapin narrativa armigésore ndaj
[slamit pérfshihen vecanérisht partité ekstremiste dhe populiste té djathta né Evropé.
Mobilizimi i figurave armiqésore ka qené prej kohésh njé instrument gendror i
agjitacionit té tyre politik.

Modele té ngjashme interpretimi gjenden, me intensitet dhe mprehje gjuhésore té
ndryshme, edhe né platforma té shumta digjitale me shtrirje té gjeré, ku riprodhohen
imazhe negative dhe té shtrembéruara té Islamit. Kéto hapésira diskursive digjitale
kontribuojné ndjeshém né ngurtésimin e géndrimeve armiqésore ndaj Islamit né
perceptimin publik.

Ndérsa islamofobia pérshkruan kryesisht njé ndjenjé frike dhe kércénimi, té bazuar né
perceptime stereotipe dhe té thjeshtuara, armiqgésia ndaj Islamit nénkupton njé géndrim
ideologjikisht té konsoliduar dhe thelbésisht refuzues ndaj Islamit si fe, i cili shihet si
rrezik shogéror ose politik dhe synohet té luftohet né ményré aktive. Islamofobia
mbéshtetet kryesisht né frikéra iracionale, ndérsa armiqésia ndaj Islamit shfaget si
refuzim i vetédijshém, argumentues dhe shpesh i instrumentalizuar politikisht.

Kritika ndaj Islamit

Kritika ndaj Islamit éshté njé term me pérdorim shuméplanésh, i cili né diskursin publik
merr kuptime té ndryshme, heré-heré edhe kontradiktore.

Nga njéra ané, aktoré me géndrime armigésore ndaj Islamit vetépérkufizohen si “kritiké
té Islamit”, pasi ky term éshté mé pak negativisht i ngarkuar dhe ofron mé shumé mundési
pranimi shoqéror. Ky veté-emértim shérben shpesh pér legjitimimin diskursiv té
refuzimit té pérgjithshém. Nga ana tjetér, pérfagésues té organizatave islame ose studiues
té paragjykimeve ndonjéheré u atribuojné kritikéve té caktuar té Islamit njé armiqési té
fshehur ndaj tij. Ky tension tregon paqartésiné konceptuale dhe potencialin e larté
konfliktual té termit né fjalé.

Njé pérkufizim sa mé i sakté e kupton kritikén ndaj Islamit si njé pérballje me shfagje,
interpretime ose fenomene té caktuara shogérore té Islamit, pa e refuzuar fené né térési
si figuré armiqgésore. Vendimtare éshté dallimi ndérmjet kritikés ndaj fenomeneve
konkrete dhe refuzimit té Islamit si térési.

Njékohésisht, duhet theksuar se kritika ndaj Islamit nuk paraqitet domosdoshmérisht né
formé té diferencuar, teologjike ose sociologjike. Shpesh ajo nuk pérbén puné me
pretendim shkencor, por raporte té pérvojave subjektive, reflektime personale ose ese
publicistike.



Armiqésia ndaj muslimanéve ose racizmi antimusliman

Armigésia ndaj muslimanéve dallon thelbésisht nga konceptet e trajtuara mé sipér, pasi
nuk i referohet Islamit si fe, por muslimaneve dhe muslimanéve si bartés té saj. Ky dallim
éshté thelbésor nga perspektiva e té drejtave té njeriut, sepse jo mésimet ose sistemet
fetare, por njerézit jané bartés té té drejtave themelore dhe njerézore.

Armigésia ndaj muslimanéve ose racizmi antimusliman shkon pértej géndrimeve
individuale armiqésore: ai duhet kuptuar si marrédhénie shoqérore e zhvilluar
historikisht. Ajo karakterizohet nga modele mendimi, perceptimi dhe veprimi qé
prodhojné dallim dhe tjetérsi, duke krijuar dhe legjitimuar raporte pushteti dhe
pabarazie.

Né procesin e racizimit, njerézit muslimané - ose ata qé perceptohen si té tillé - shihen si
njé grup homogjen me tipare té pandryshueshme, pavarésisht nése vetidentifikohen apo
jo si muslimané.

Racizmi antimusliman shfaget, ndér té tjera, né mohimin e pluralitetit: ndérsa grupi vetjak
pérfytyrohet si heterogjen, muslimanét reduktohen né fené e tyre dhe injorohen
dimensionet e shumta té identitetit té tyre. Kjo sugjeron se té gjithé muslimanét ndajné
vlera té njéjta ose madje géndrime politike identike. Shpesh u atribuohen né ményré
pérgjithésuese homofobia, seksizmi, antisemitizmi, rezistenca ndaj demokracisé ose
prirje ndaj dhunés.

Po ashtu, racizmi antimusliman konsiston né atribuimin a priori té njé “natyre” té caktuar
muslimanéve, duke u mohuar atyre c¢do potencial zhvillimi dhe ndryshimi. Nése
muslimanét shprehin moskuptim ndaj polemikave, p.sh. pér simbole fetare pér ta té
réndésishme, kjo interpretohet si prové e paaftésisé sé tyre pér kritiké dhe, rrjedhimisht,
si déshmi e papajtueshmérisé sé tyre me vlerat e konsideruara si “evropiane”.

Kritika ndaj muslimanéve

Kritika ndaj muslimanéve nénkupton vénien né dukje kritike té tipareve, géndrimeve ose
sjelljeve - reale apo té supozuara - té besimtaréve muslimané. Ndryshe nga atribuimet
pérgjithésuese, kjo formé kritike nuk drejtohet domosdoshmérisht kundér muslimanéve
si té tillé, por ndaj fenomeneve specifike brenda grupit té besimtaréve muslimané.

Anétarét e grupeve shoqgérore, pavarésisht dallimeve té tyre sipas moshés, profesionit,
nivelit arsimor, praktikés fetare, statusit shoqgéror ose orientimit politik, shfaqin
gjithmoné modele dhe vecori té caktuara. Trajtimi kritik i kétyre tipareve nuk pérbén
vetvetiu géndrim armiqgésor ndaj té gjithé grupit, pér sa kohé qé kritika mbetet e
diferencuar dhe nuk operon me pérgjithésime.

Kritika ndaj muslimanéve synon, pra, qéndrime, praktika ose problematika konkrete
brenda komuniteteve muslimane.

Dallimi analitik ndérmjet armiqésisé ndaj muslimanéve dhe kritikés ndaj muslimanéve
éshté thelbésor pér njé diskurs publik té arsyeshém, sepse mundéson formulimin e



kritikés legjitime ndaj fenomeneve shoqgérore konkrete pa réné né pérgjithésime
diskriminuese ose shkelése té té drejtave té njeriut.

Historia e kritikés ndaj Islamit

Pérballja me kritikén i pérket historisé sé té gjitha traditave fetare. Asnjé pejgamber i
dérguar nga Zoti nuk éshté pritur pa rezerva, «me lule apo me tepik té kug», né historiné
e njerézimit; pérkundrazi, mesazhet e reja fetare jané shoqéruar pothuajse gjithmoné nga
skepticizmi, refuzimi dhe armiqgésia e hapur. Né kété kuptim, kritika fillestare ndaj ideve
té reja fetare, normave etike ose projekteve té reformés shogérore duhet kuptuar si
proces shogérues historikisht “normal” i fazave té transformimit fetar.

As Islami nuk pérbén pérjashtim. Qé nga periudha e formimit té bashkésisé islame né
shekullin VII, kritika ndaj Islamit ka ekzistuar né forma dhe né nivele té ndryshme. Qysh
né Meké, mesazhi islam u refuzua nga elitat arabe pér arsye politike, ekonomike dhe
fetare. Pérvec késaj, edhe bashkékohés hebrenj dhe té krishteré té Islamit té hershém
formuluan kundérshtime teologjike ndaj pohimeve gendrore té besimit, té cilat vazhduan
té ndikojné né literaturén polemike té mévonshme.

Gjaté historisé, kritika ndaj Islamit u zhvillua edhe mbi baza filozofike, etike dhe
shkencore. Brenda konteksteve mé té gjera té historisé sé ideve — p.sh. né debatet mbi
arsyen, shpalljen dhe té drejtén natyrore - Islami, ashtu si feté e tjera, u bé objekt
reflektimesh racionale dhe skeptike. Vecanérisht traditat ateiste dhe kritikét e fesé e
drejtuan kritikén e tyre né ményré té pérgjithshme kundér botékuptimeve fetare, e jo
ekskluzivisht kundér Islamit.

Né epokén moderne dhe bashkékohore vérehet gjithashtu njé rritje e zérave kritiké nga
veté konteksti islam ose musliman. Kétu pérfshihen muslimané sekularé, intelektualé
reformisté dhe ish-muslimané gqé i véné né piképyetje mésimet fetare, strukturat
institucionale ose praktikat e caktuara shogérore islame. Kéto forma kritike dallojné
ndjeshém pér nga motivimi, argumentimi dhe géllimi dhe nuk duhen barazuar né ményré
té pérgjithshme.

Sé fundi, paralelisht me kritikén e Islamit éshté zhvilluar edhe njé kritiké e kritikés ndaj
Islamit. Ajo reflekton mbi parakushtet metodologjike, normative dhe politike té
diskurseve islamkritike dhe pyet nése forma té caktuara kritike synojné mé pak analizén
objektive dhe mé shumé ndértimin e figurave armiqésore, kufizimin kulturor ose
instrumentalizimin politik. Perspektiva historike tregon, késhtu, se kritika ndaj Islamit
nuk éshté njé fenomen i njétrajtshém, por njé diskurs shuméplanésh, i varur nga konteksti
dhe i ndryshueshém, i vendosur gjithmoné né fushén e tensionit ndérmjet interesimit pér
té njohur apo mésuar, raporteve té pushtetit dhe proceseve shogérore té negocimit.

Kritika e brendshme e Islamit

Kritika e brendshme pérbén njé komponent themelor té historisé sé besimit, mendimit
dhe shkencés islame. Pérkundér supozimeve té pérhapura, Islami nuk éshté njé tradité

4



rezistente ndaj kritikés apo monolitike, por disponon mekanizma té shumté té
vetéreflektimit, korrigjimit dhe ripértéritjes.

Veté Kur'ani mban njé géndrim kritik: ai e kritikon njeriun pér dobésité e tij morale, disa
pejgamberé pér gabimet e tyre njerézore, popujt e méparshém pér mendjemadhésiné ose
padrejtésiné e tyre, si dhe forma té ndryshme té devijimit dhe absolutizimit fetar. Po
ashtu, kleri fetar i bashkésive té méparshme kritikohet shprehimisht pér shpérdorim
pushteti dhe shtrembérim té pérgjegjésisé fetare.

Njé fushé gendrore e kritikés sé brendshme islame éshté marrédhénia ndérmjet Kur'anit
dhe literaturés sé hadithit. Qé nga shekujt e paré kané ekzistuar debate intensive mbi
autenticitetin, zinxhirét e transmetimit (isnad), koherencén pérmbajtésore (metn) dhe
shtrirjen normative té haditheve té vecanta. Kéto diskutime ¢uan né zhvillimin e
shkencave té sofistikuara té hadithit dhe déshmojné se kritika nuk u perceptua si
kércénim, por si instrument i domosdoshém i kérkimit té sé vértetés fetare.

Ngushté e lidhur me kété éshté edhe shumeéllojshméria e komentimeve (tefsireve)
kur’anore. Qasje té ndryshme gjuhésore, teologjike, juridike, mistike dhe filozofike
tregojné se Kur'ani kurré nuk ka prodhuar vetém njé lexim té vetém, té pérjetshém.
Pérkundrazi, interpretimet e ndryshme i pasqyrojné gjithmoné kontekstet historike,
kulturore dhe intelektuale té interpretuesve.

Kritika e brendshme islame u formésua gjithashtu edhe nga kontakti i dijetaréve
muslimané me fe, kultura dhe tradita filozofike té tjera. Ballafagimi me mendimin hebraik
dhe té krishteré, me filozofiné greke, si dhe me botén mendore e shpirtérore perse dhe
indiane, solli debate frytdhénése mbi arsyen, shpalljen, etikén dhe metafizikén.

Njé zhanér klasik i kritikés sé brendshme islame éshté tradita e reddijjeve
(“kundérpérgjigjeve”), né té cilat dijetarét muslimané u pérballén né ményré
argumentuese me pozicione teologjike, filozofike ose juridike té shkollave té tjera, si
brenda Islamit ashtu edhe ndaj rrymave té jashtme.

Réndési e vecanté i takon edhe tradités filozofike té literaturés tehafut. Né kété kontekst,
el-Gazaliu (v. 1111) shkroi veprén Tehafut el-felasife (“Vetéshkatérrimi i filozoféve”), ku
kritikoi disa supozime metafizike té filozoféve islamé. Si pérgjigje, Ibn Rushdi (Averroes,
v. 1198) shkroi Tehafut et-tehafut (“Vetéshkatérrimi i vetéshkatérrimit”), njé mbrojtje
sistematike e racionalitetit filozofik. Ky debat konsiderohet edhe sot si shembull
paradigmatik i polemikés intelektuale islame né nivelin mé té larté té mundshém
njerézor.

Sé fundi, kritika e brendshme manifestohet edhe né konceptin e ixhtihadit, gjykimit
juridik té pavarur. Shkollat e ndryshme juridike islame (medh’hebet) jané shprehje e
interpretimeve pluraliste té té njéjtave burime dhe tregojné se larmia juridike dhe debatet
normative jané pjesé pérbérése e kulturés juridike islame.



Perspektiva té zgjeruara pér ményreén e trajtimit té kritikés ndaj Islamit
1. Nga justifikimi reaktiv drejt kompetencés sovrane diskursive dhe formésuese

Njé model i pérhapur né pérballjen me kritikén ndaj Islamit éshté géndrimi kryesisht
reaktiv: kritika merret né pérgjigje, relativizohet ose refuzohet. Megjithaté, né plan
afatgjaté, mé efektiv rezulton ndértimi i kompetencés diskursive dhe formésuese. Kjo
kompetencé nuk pérfshin vetém ballafagimin pérmbajtésor me kritikén, por edhe
aftésiné pér ta analizuar burimin e saj, géllimin dhe strukturén argumentuese.

Né kété kuadér, éshté thelbésore té béhen dallime té garta:

- ndérmjet kritikés sé orientuar drejt njohjes dhe provokimit identitar-politik,
- ndérmjet shqetésimit individual dhe modeleve strukturore té diskursit,
- ndérmjet kritikés ndaj normave dhe sulmeve personale.

Njé kompetencé e tillé diskursive mundéson gé té mos reagohet ndaj ¢do provokimi, por
té flitet né ményré té qéllimshme aty ku dialogu éshté i mundshém dhe produktiv.

Njékohésisht, njé pérballje e reflektuar me kritikén ndaj Islamit kérkon njé ndryshim té
vetédijshém té narrativés: larg diskursit té pérhershém té justifikimit (“A éshté Islami
demokratik, pagésor apo modern?”), drejt njé diskursi formésues, né té cilin muslimanét
i vendosin veté temat e tyre. Kétu béjné pjesé, pér shembull, pyetjet mbi kontributet etike
té mendimit islam né drejtési klimatike, pérgjegjési shogérore apo etiké digjitale, mbi
pasurimin e shogérive pluraliste pérmes perspektivave muslimane, si dhe mbi shembujt
pozitivé tashmé ekzistues té praktikés sé jetés muslimane.

Ky ndryshim perspektive e forcon rolin e muslimaneve dhe muslimanéve si
bashkéformésues aktivé té sé ardhmes shoqgérore. Ai presupozon gé té mos bihet né njé
rol viktimizues apo né njé mentalitet viktimor, pasi njé vetépozicionim i vazhdueshém si
grup i margjinalizuar mund ta kufizojé aftésiné pér veprim dhe ndikim konstruktiv. Né
vend té késaj, vetédija pér vlerén toné, aftésia dialoguese dhe qartésia argumentuese
pérbéjné parakushte themelore pér njé prani sovrane dhe té denjé né diskursin publik.

2. Vetékritika si forcé - jo si dobési

Njé trajtim mé pérparimtar i kritikés ndaj Islamit nénkupton edhe pranimin e vetédijshém
té pikave legjitime té kritikés. Problemet brenda bashkésive muslimane - si p.sh.
struktura patriarkale, deficitet arsimore, interpretimi autoritar i fesé ose mungesa e
transparencés sé institucioneve fetare - nuk duhet té eksternalizohen apo té relativizohen
né ményreé refleksive.

Vetékritika kétu nuk duhet kuptuar si pérshtatje ndaj presionit té jashtém, por si vijimési
e tradités sé kritikés sé brendshme islame (ixhtihadi, diskurset reformuese). Ajo e forcon
besueshmériné e zérave muslimané né hapésirén publike dhe pengon qé kritika e
arsyeshme té artikulohet vetém nga jashté.



3. Shképutja e identitetit nga kritika

Njé hap i réndésishém éshté qé kritika ndaj Islamit té mos interpretohet automatikisht si
sulm ndaj identitetit toné. Nése ¢do pohim kritik pérjetohet si sulm ndaj vetes ose ndaj
komunitetit, krijohet njé gjendje e pérhershme mbrojtése gé e bllokon dialogun.

Ne muslimanét mund té mésojmeé té dallojmé ndérmjet:

- kritikés ndaj normave fetare,

- kritikés ndaj praktikave shoqgérore,

- kritikés ndaj aktoréve politiké, dhe

- kritikés ndaj identitetit fetar ose personal.

Kjo shképutje na mbron nga mbingarkesa emocionale dhe krijon hapésiré pér njé
ballafaqgim té kthjellét e racional.

4. Arsimi si strategji kyce

Njé problem i réndésishém éshté se muslimanet dhe muslimanét né hapésirén publike
shpesh perceptohen si pérfagésues kolektivé té Islamit. Prej tyre pritet né ményré
implicite qé té jené gjithnjé eksperté pér céshtje teologjike, zhvillime historike, konflikte
politike, si edhe pér vendet e origjinés dhe kulturat e tyre. Kjo pritshméri jo vetém qé
éshté jorealiste, por edhe problematike né aspektin normativ, sepse nuk e merr parasysh
identitetin individual fetar dhe i shtyn muslimanét né njé pozicion té vazhdueshém
justifikues.

Po aq e réndésishme éshté té kuptohet se askush nuk éshté i detyruar té zotérojé dije
gjithépérfshirése mbi Islamin apo té paragitet si ekspert fetar. Eshté legjitime dhe e
arsyeshme gé, né ¢éshtje té ndérlikuara teologjike ose historike, té referohen persona té
kualifikuar: imamé, teologe, teologé ose studiues. Kjo ndarje rolesh e lehtéson individin
dhe, njékohésisht, e rrit cilésiné profesionale té diskursit.

Né plan afatgjaté, kritika ndaj Islamit mund té trajtohet konstruktivisht vetém aty
ku arsimimi nxitet né té dyja anét. Pér ne muslimanét kjo nénkupton:

- bazé té géndrueshme té edukimit fetar,
- kontekstualizim historik té teksteve fetare,
- njohuri mbi kornizat sekulare, juridike dhe shogérore.

Muslimanét e informuar miré mund té argumentojné mé sakté e né ményré mé té
diferencuar, t'i demaskojné shkurtimet populiste dhe té 1évizin me sovranitet né diskursin
publik — pa u béré misionaré apo apologjeté.
5. Ndértimi i koalicioneve dhe aleancave

Njé gasje mé e gjeré ndaj kritikés sé Islamit éshté qé ajo té mos shihet si problem i izoluar
“musliman”. Shumé narrativa qé sot drejtohen kundér muslimanéve u ngjajné diskurseve
té méhershme kundér pakicave té tjera fetare ose kulturore.

Prandaj, nga piképamja strategjike, éshté e arsyeshme té ndértohen aleanca:

- me aktoré hebrenj, té krishteré ose laiké dashamirés,

7



- me organizata té té drejtave té njeriut,
- me shkencén, mediat dhe shogériné civile.

Qéndrimet e pérbashkéta kundér racizmit, diskriminimit dhe populizmit e forcojné
kulturén demokratike né térési dhe e lirojné komunitetin musliman nga roli i “mbrojtésit
té vetém”.

6. Pjesémarrja shoqérore

Ne, muslimanet dhe muslimanét, nuk duhet té shfagemi vetém si objekt i debateve
publike, por si aktoré aktivé té proceseve shoqérore. Angazhimi né shogata muslimane,
organizata joqeveritare, iniciativa té shoqérisé civile ose parti politike mundéson
dukshmeéri, bashkéformésim dhe pérgjegjési. Pérmes késaj pjesémarrjeje aktive, kritika
ndaj Islamit nuk “pérgjigjet” thjesht, por vendoset brenda njé procesi mé té gjeré
demokratik té negocimit shogéror.

7. Qetésia si shenjé e pjekurisé fetare dhe demokratike

Sé fundi, pjesé e njé trajtimi té pjekur té kritikés ndaj Islamit éshté edhe getésia. Jo ¢do
kritiké kérkon pérgjigje. Jo ¢do provokim meriton vémendje. Sovraniteti fetar dhe
shogéror shfaget edhe né aftésiné pér t'i duruar ambivalencat dhe pér té mos e
interpretuar kritikén si kércénim ekzistencial.

Kjo qasje lidhet si me parime etike islame (hilm - butési, maturi, vetépérmbajtje e geté;
sabr - durim, géndrueshmeéri, kémbéngulje; hikmeh - urtési, gjykim i mencur), ashtu edhe
me pérfytyrime bashkékohore té pluralizmit né teoriné demokratike.

Né kété sfond, éshté me réndési té vecanté qé kritika ndaj Islamit té mos tabuizohet dhe
as té shmanget. Kritika éshté pjesé e domosdoshme e shogérive pluraliste dhe duhet té
pérballohet edhe prej nesh muslimanéve. Prania e saj nuk duhet paré parésisht si sulm,
por si shenjé e normalizimit shogéror: Islami - ashtu si feté e tjera - béhet objekt debatesh
publike, kundérthéniesh dhe ballafagimesh. Refuzimi i diskursit, né plan afatgjaté, do té
conte mé tepér né margjinalizim sesa né njohje publike té Islamit.

Me pak fjalé, njé qasje e orientuar nga e ardhmja ndaj kritikés sé Islamit kérkon diferencim
analitik, gatishméri pér reformé té brendshme, vetérregullim emocional, pjesémarrje
aktive shoqgérore, si dhe guximin qé diskursi jo vetém té pérgjigjet, por edhe té
bashkéformésohet.

Pérfundim

Analiza tregoi se termi “kritiké ndaj Islamit” mund té pérdoret né ményré kuptimplote
dhe konstruktive vetém atéheré kur dallohet qarté nga islamofobia, armigésia ndaj
[slamit dhe racizmi antimusliman. Ndérsa diskurset pérgjithésuese dhe armigésore
mbéshteten né friké, ideologjizim dhe asimetri pushteti, kritika e diferencuar ndaj
mésimeve fetare, praktikave shoqgérore ose strukturave institucionale éshté njé
komponent legjitim dhe i domosdoshém i shogérive pluraliste.



Nga perspektiva historike, kritika nuk éshté trup i huaj né Islam, por element pérbérés i
tradités sé tij fetare, juridike dhe intelektuale. Si kritika e brendshme islame - p.sh. né
ekzegjezén e Kur'anit, né shkencat e hadithit, né pluralitetin juridik dhe né filozofi - ashtu
edhe ballafagimet e jashtme déshmojné se Islami kurré nuk ka ekzistuar si sistem i ngurté
ose rezistent ndaj kritikés. Pérkundrazi, ai ka gené gjithnjé i pérfshiré né procese
dinamike interpretimi, reformimi dhe negocimi.

Pér kontekstin shogéror bashkékohor, kjo do té thoté se muslimanet dhe muslimanét nuk
duhet as ta refuzojné né ményré refleksive kritikén ndaj Islamit, as ta internalizojné até
pa kriter. Njé qasje e orientuar nga e ardhmja kérkon kompetencé diskursive, aftési
vetékritike, distancim emocional nga sulmet pérgjithésuese dhe ndarje té vetédijshme
mes kritikés ndaj pérmbajtjes dhe sulmeve ndaj identitetit. Vendimtare éshté kalimi nga
njé diskurs mbrojtés i justifikimit né njé diskurs aktiv formésimi, ku perspektivat
muslimane sjellin me vetébesim tema, vlera dhe kontribute né hapésirén publike.

Né plan afatgjaté, njé trajtim konstruktiv i kritikés ndaj Islamit mund té realizohet vetém
nése forcohen arsimi, pjesémarrja shogérore dhe aleancat ndérfetare e qytetare. Kritika
ndaj Islamit nuk duhet kuptuar parésisht si kércénim, por si shprehje e normalizimit
shoqéror: Islami - si feté e tjera — béhet objekt debatesh publike, kundérthéniesh dhe
kritikash. Ta pérballosh kété, ta formésosh né ményré té diferencuar dhe té ndikosh
aktivisht né té, éshté shenjé pjekurie fetare dhe pérgjegjésie demokratike.

Literatura e pérdorur:

e Armin Pfahl-Traughber, “Islamfeindlichkeit, Islamophobie, Islamkritik - ein
Wegweiser durch den Begriffsdschungel”, www.bpb.de

e TANGRAM, 40, Buletin i EKR, Dhjetor 2017, “Muslimenfeindlichkeit: Gesellschaft,
Medien und Politik”, www.ekr.admin.ch

e  “Wo endet Islamkritik und beginnt Islamfeindlichkeit?” Intervisté me Farid Hafez,
www.bpb.de

e Marshall B. Rosenberg, Gewaltfreie Kommunikation: Eine Sprache des Lebens,
Junfermann Verlag, 2012.

e Noemi Truco, Asmaa Dehbi, Amir Dziri, Hansjorg Schmid, Antimuslimischer
Rassismus in der Schweiz: Grundlagenstudie, Fribourg: SZIG/CSIS, 2025.



