Rehan Neziri

Umgang mit der Islamkritik

Einleitung

Die Auseinandersetzung mit Islamkritik ist ein zentraler Bestandteil des religions- und
gesellschaftspolitischen Diskurses in Europa. Wahrend einerseits legitime, differenzierte
Kritik an religiosen Erscheinungsformen notwendig und fruchtbar sein kann, haben sich
andererseits pauschalisierende und feindselige Einstellungen gegeniiber dem Islam und
Muslimen als zunehmend problematisch herausgestellt. Ziel dieses Beitrags ist es, die
begrifflichen Grundlagen zu kldren, die historische Entwicklung der Islamkritik zu
skizzieren und Maoglichkeiten eines konstruktiven Umgangs mit islambezogener Kritik
aufzuzeigen.

Klarung von Begriffen:
Islamophobie

[slamophobie bezeichnet ein auf den Islam oder auf Musliminnen und Muslime
bezogenes, stark ausgepragtes Gefiihl von Angst und Bedrohung, das deutlich iiber ein als
sozial ,normal” geltendes Mass hinausgeht. Dieses Angstdispositiv beruht in der Regel
nicht auf differenzierter Kenntnis, sondern auf verallgemeinernden und
stereotypisierenden Deutungen.

Charakteristische Merkmale islamophober Wahrnehmungsmuster sind insbesondere die
Vorstellung des Islam als monolithisches und statisches Gebilde, als grundsatzlich fremd
zur eigenen Gesellschaft, als inhdrent aggressiv sowie als kulturell oder moralisch
minderwertig.

Ein illustratives Beispiel hierfiir sind politische Kampagnen rechtsextremer Akteure wie
der NPD, etwa der Slogan,Maria statt Scharia“. Solche Parolen sind bewusst
islamfeindlich konzipiert und zielen darauf ab, Emotionen, statt Argumente zu
mobilisieren. Ihre Wirkung entfaltet sich vor allem in der Erzeugung irrationaler Angste
bei den Rezipienten, insbesondere der Vorstellung einer angeblich drohenden
yIslamisierung” Europas durch Musliminnen und Muslime.

Islamfeindlichkeit

[slamfeindlichkeit bezeichnet eine grundsatzlich und rigoros ablehnende Haltung
gegeniiber dem Islam als Religion. Charakteristisch hierfiir ist eine pauschale und
undifferenzierte Wahrnehmung des Islam als gesellschaftliche, kulturelle oder politische

1



Bedrohung, die - so die zugrunde liegende Annahme - zum Schutz der eigenen
Werteordnung aktiv bekdmpft werden miisse.

Typische Aussagen in diesem Kontext lauten etwa:,Der Islam ist ein autoritdres,
archaisches System und mit demokratischen Werten und Strukturen nicht
vereinbar.” Solche Zuschreibungen operieren mit Generalisierungen und abstrahieren
von innerislamischer Vielfalt sowie historisch-kontextuellen Differenzierungen.

Zu den gegenwartig wichtigsten politischen Akteuren, die islamfeindliche Narrative
propagieren und verbreiten, zdhlen insbesondere rechtsextremistische und
rechtspopulistische Parteien in Europa. Die Mobilisierung von Feindbildern stellt bei
diesen Gruppierungen seit Langem ein zentrales Instrument politischer Agitation dar.

Vergleichbare Deutungsmuster finden sich - in unterschiedlicher Intensitit und
sprachlicher Zuspitzung - auch auf zahlreichen reichweitenstarken Internetplattformen,
auf denen negative und verzerrte Bilder des Islam reproduziert werden. Diese digitalen
Diskursrdaume tragen wesentlich zur Verfestigung islamfeindlicher Einstellungen in der
offentlichen Wahrnehmung bei.

Wahrend Islamophobie vor allem ein emotional gepriagtes Gefiihl von Angst und
Bedrohung gegeniiber dem Islam oder Musliminnen und Muslimen beschreibt, das auf
stereotypen und vereinfachenden Wahrnehmungen beruht, bezeichnet Islamfeindlichkeit
hingegen eine ideologisch verfestigte, grundsatzlich ablehnende Haltung gegeniiber dem
Islam als Religion, die diesen pauschal als gesellschaftliche oder politische Gefahr
konstruiert und aktiv bekdmpfen will. Wahrend Islamophobie primar auf irrationalen
Angsten basiert, dussert sich Islamfeindlichkeit als bewusste, argumentative und hiufig
politisch instrumentalisierte Ablehnung.

Islamkritik

[slamkritik ist ein vielschichtig verwendeter Begriff, der im o6ffentlichen Diskurs
unterschiedliche, teils widerspriichliche Bedeutungen annimmt.

Einerseits bezeichnen sich Akteure mit islamfeindlichen Positionen selbst als
JIslamkritiker, da dieser Begriff im gesellschaftlichen Diskurs weniger negativ
konnotiert ist und dadurch gréssere Anschlussfahigkeit besitzt. Die Selbstzuschreibung
dient dabei nicht selten der diskursiven Legitimation pauschaler Ablehnung. Andererseits
unterstellen mitunter Vertreter islamischer Organisationen oder auch Forscherinnen und
Forscher der Vorurteilsforschung bestimmten Kritikern des Islam, dass hinter deren
Einwanden faktisch eine verdeckte Islamfeindlichkeit stehe. Diese Spannung verdeutlicht
die begriffliche Unscharfe und das hohe Konfliktpotenzial des Terminus.

Eine moglichst trennscharfe Begriffsbestimmung versteht Islamkritik als eine
Auseinandersetzung mit bestimmten Auspriagungen, Interpretationen oder
gesellschaftlichen Erscheinungsformen des Islam, ohne die Religion insgesamt im Sinne
eines pauschalen Feindbildes zu verwerfen. Entscheidend ist hierbei die Differenzierung
zwischen Kritik an konkreten Phianomenen und der Ablehnung des Islam als Ganzem.



Zugleich ist festzuhalten, dass Islamkritik nicht zwingend in einer differenzierten,
sachlich-theologischen oder sozialwissenschaftlichen Form vorgetragen wird. Haufig
handelt es sich im engeren Sinne nicht um Arbeiten mit wissenschaftlichem Anspruch,
sondern um subjektive Erfahrungsberichte, personliche Reflexionen oder essayistische
Beitrage.

Muslimenfeindlichkeit oder antimuslimischer Rassismus

Muslimenfeindlichkeit unterscheidet sich grundlegend von den bislang behandelten
Begriffen, da sie sich nicht auf den Islam als Religion, sondern auf Musliminnen und
Muslime als deren Anhdngerinnen und Anhanger richtet. Diese Differenzierung ist aus
menschenrechtlicher Perspektive von zentraler Bedeutung, da nicht religiose Lehren
oder Glaubenssysteme, sondern Menschen Trager von Grund- und Menschenrechten
sind.

Muslimenfeindlichkeit oder antimuslimischer Rassismus geht iiber eine muslimfeindliche
Einstellung von Individuen hinaus: Er ist als historisch gewachsenes, soziales Verhaltnis
in der Gesellschaft zu begreifen. Dieses charakterisiert sich durch Denk-, Wahrnehmungs-
und Handlungsmuster, die Differenz und Andersheit hervorbringen. Dadurch werden
Macht- und Ungleichheitsverhaltnisse geschaffen und legitimiert.

Im Prozess der Rassifizierung werden muslimische Menschen oder als muslimisch
wahrgenommene Personen als eine homogene Gruppe mit unveranderlichen
Eigenschaften konstruiert - dies unabhdngig davon, ob sich die Betroffenen selber als
Musliminnen oder Muslime identifizieren oder nicht.

Antimuslimischer Rassismus dussert sich etwa in der Negierung von Pluralitat: Wahrend
die eigene Gruppe als heterogen vorstellbar ist, werden Musliminnen und Muslime auf
ihre Religion reduziert und die vielfdltigen Aspekte ihrer Identitit ignoriert. Dies
suggeriert, dass alle Musliminnen und Muslime einheitliche Werte oder sogar dieselbe
politische Haltung vertreten. Oft wird ihnen verallgemeinernd - unter anderem -
Homophobie, Sexismus, Antisemitismus, Demokratieresistenz oder ein Gewaltpotenzial
zugeschrieben.

Weiter gehort zum antimuslimischen Rassismus, dass Musliminnen und Muslimen per se
eine bestimmte Wesensart zugeschrieben wird. Dadurch wird ihnen jegliches
Entwicklungs- und Veridnderungspotenzial abgesprochen. Aussern Musliminnen und
Muslime Unverstdandnis gegeniiber Polemiken, zum Beispiel fiir sie wichtigen religiosen
Symbolen, gilt dies wiederum als Beweis fiir ihre prinzipielle Kritikunfahigkeit - und in
der Folge fiir ihre grundsatzliche Unvereinbarkeit mit als «europaisch» geltenden Werten.

Muslimenkritik

Muslimenkritik bezeichnet die kritische Hervorhebung negativ bewerteter, tatsachlicher
oder vermeintlicher Eigenschaften, Einstellungen oder Verhaltensweisen von
Anhdngerinnen und Anhdngern des Islam. Im Unterschied zu pauschalisierenden



Zuschreibungen richtet sich diese Form der Kritik nicht notwendig gegen Muslime als
solche, sondern gegen spezifische Phanomene innerhalb der Gruppe der Glaubigen.

Angehorige sozialer Gruppen - unabhangig davon, ob sie sich anhand von Alter, Beruf,
Bildungsniveau, religioser Praxis, sozialem Status oder politischer Orientierung
unterscheiden lassen - weisen jeweils bestimmte charakteristische Muster und
Besonderheiten auf. Werden solche Merkmale mit einem kritischen Unterton
thematisiert, stellt dies fiir sich genommen noch keine feindliche Haltung gegentiber der
gesamten Gruppe dar, sofern die Kritik differenziert bleibt und nicht verallgemeinernd
operiert.

Muslimenkritik zielt demnach auf konkrete Einstellungen, Praktiken oder als
problematisch wahrgenommene Missstdnde innerhalb muslimischer Gemeinschaften.

Die analytische Unterscheidung zwischen diesen beiden Ebenen — Muslimenfeindlichkeit
und Muslimenkritik - ist fir einen sachlichen offentlichen Diskurs von zentraler
Bedeutung, da sie es ermoglicht, legitime Kritik an konkreten sozialen Phdnomenen zu
formulieren, ohne in diskriminierende oder menschenrechtswidrige Generalisierungen
zu verfallen.

Geschichte der Islamkritik

Die Auseinandersetzung mit Kritik gehort zur Geschichte aller religiosen Traditionen.
Kein von Gott gesandter Prophet wurde in der Menschheitsgeschichte vorbehaltlos
empfangen; vielmehr gingen neuen religiosen Botschaften nahezu ausnahmslos Skepsis,
Ablehnung und offene Feindschaft voraus. In diesem Sinne ist anfangliche Kritik an neuen
religiosen Ideen, ethischen Normen oder gesellschaftlichen Reformprojekten als
historisch ,normaler” Begleitprozess religioser Transformationsphasen zu verstehen.

Auch der Islam bildet hierbei keine Ausnahme. Seit der Entstehungszeit der islamischen
Gemeinschaftim 7. Jahrhundert existiert Islamkritik in unterschiedlichen Formen und auf
verschiedenen Ebenen. Bereits in Mekka wurde die islamische Botschaft aus politischen,
okonomischen und religiosen Griinden von den arabischen Eliten zuriickgewiesen.
Dartiber hinaus formulierten auch jiidische und christliche Zeitgenossen des friihen Islam
theologische Einwande, die sich gegen zentrale Glaubensaussagen richteten und bis in die
spatere polemische Literatur hineinwirkten.

Im Verlauf der Geschichte entwickelte sich Islamkritik zudem auf philosophischer,
ethischer und wissenschaftlicher Grundlage. Innerhalb breiterer geistesgeschichtlicher
Kontexte - etwa in der Auseinandersetzung mit Vernunft, Offenbarung und Naturrecht -
wurde der Islam ebenso wie andere Religionen Gegenstand rationaler und skeptischer
Reflexionen. Besonders atheistische und religionskritische Denktraditionen richteten
ihre Kritik grundsatzlich gegen religiose Weltdeutungen insgesamt und nicht exklusiv
gegen den Islam.

In der Neuzeit und Gegenwart ist zudem eine wachsende Zahl kritischer Stimmen aus dem
innerislamischen bzw. muslimischen Kontext zu beobachten. Dazu zdhlen sdkulare



Musliminnen und Muslime, reformorientierte Intellektuelle sowie ehemalige Muslime,
die religiose Lehren, institutionelle Strukturen oder gesellschaftliche Praxisformen des
Islam kritisch hinterfragen. Diese Formen der Kritik unterscheiden sich in Motivation,
Argumentationsweise und Zielsetzung erheblich und sind nicht pauschal gleichzusetzen.

Schliesslich hat sich parallel zur Islamkritik auch eine Kritik an der
Islamkritik herausgebildet. Diese reflektiert die methodischen, normativen und
politischen Voraussetzungen islamkritischer Diskurse und fragt danach, inwiefern
bestimmte Kritikformen weniger auf sachliche Analyse als vielmehr auf
Feindbildkonstruktionen, kulturelle Abgrenzung oder politische Instrumentalisierung
abzielen. Die historische Betrachtung zeigt somit, dass Islamkritik kein einheitliches
Phanomen ist, sondern ein vielschichtiger, kontextabhiangiger und wandelbarer Diskurs,
der stets im Spannungsfeld von Erkenntnisinteresse, Machtverhaltnissen und
gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen steht.

Die innere Kritik des Islam

Die innere Kritik stellt einen konstitutiven Bestandteil der islamischen Glaubens-, Denk-
und Wissenschaftsgeschichte dar. Entgegen verbreiteten Annahmen ist der Islam keine
kritikresistente oder monolithische Tradition, sondern verfiigt liber vielfiltige interne
Mechanismen der Selbstreflexion, Korrektur und Erneuerung.

Bereits der Qur’an selbst nimmt eine kritische Haltung ein. Er kritisiert den Menschen in
seinen moralischen Schwachen, einzelne Propheten in ihren menschlichen
Fehlentscheidungen, frithere Vélker aufgrund ihres Hochmuts oder ihrer Ungerechtigkeit
sowie verschiedene Formen des Irrglaubens und der religiosen Verabsolutierung. Auch
der religiose Klerus fritherer Gemeinschaften wird explizit fiir Machtmissbrauch und
Verfalschung religioser Verantwortung kritisiert.

Ein zentrales Feld innerislamischer Kritik bildet zudem das Verhaltnis zwischen Qur’an
und Hadith-Literatur. Seit den friithesten Jahrhunderten existieren intensive Debatten
liber Authentizitit, Uberlieferungsketten (isnad), inhaltliche Plausibilitit (matn) sowie
liber die normative Reichweite einzelner Hadithe. Diese kritische Auseinandersetzung
fiihrte zur Entwicklung hochdifferenzierter Hadithwissenschaften und zeigt, dass Kritik
nicht als Bedrohung, sondern als notwendiges Instrument religioser Wahrheitsfindung
verstanden wurde.

Eng damit verbunden ist die Vielfalt der Qur'an-Exegesen (tafasir). Unterschiedliche
sprachliche, theologische, juristische, mystische und philosophische
Interpretationsansitze belegen, dass der Qur’an nie nur eine einzige, zeitlose Lesart
hervorgebracht hat. Vielmehr reflektieren die verschiedenen Auslegungen stets die
jeweiligen historischen, kulturellen und intellektuellen Kontexte der Interpretierenden.

Die innere Kritik des Islam wurde zudem massgeblich durch den Kontakt muslimischer
Gelehrter mit anderen Religionen, Kulturen und philosophischen Traditionen gepragt. Die
Auseinandersetzung mit judischem und christlichem Denken, mit griechischer



Philosophie sowie mit persischer und indischer Geisteswelt fiihrte zu fruchtbaren
Debatten tliber Vernunft, Offenbarung, Ethik und Metaphysik.

Ein klassisches Genre innerislamischer Kritik stellt die Tradition der Raddiyyat (wortlich:
,Widerlegungen“) dar. In diesen Schriften setzten sich muslimische Gelehrte
argumentativ mit theologischen, philosophischen oder rechtlichen Positionen anderer
Denkschulen auseinander - sowohl innerislamisch als auch gegeniiber externen
religiosen oder philosophischen Stromungen.

Besondere Bedeutung kommt auch der philosophischen Kritiktradition der Tahafut-
Literatur zu. In diesem Zusammenhang verfasste al-Ghazali (v. 1111) sein Werk Tahafut
al-Falasifa (,Der Zusammenbruch der Philosophen“), in dem er bestimmte
metaphysische Annahmen der islamischen Philosophen kritisierte. Darauf reagierte Ibn
Rushd (Averroes, v. 1198) mit Tahafut at-Tahafut (,Der Zusammenbruch des
Zusammenbruchs“), einer systematischen Verteidigung philosophischer Rationalitat.
Diese Debatte gilt bis heute als paradigmatisches Beispiel innerislamischer intellektueller
Kontroverse auf hochstem Niveau.

Schliesslich manifestiert sich innere Kritik auch im Konzept des Idschtihad, der
eigenstdandigen juristischen Urteilsfindung. Die verschiedenen islamischen Rechtsschulen
(madhahib) sind Ausdruck pluraler Interpretationen derselben Quellen. Sie
verdeutlichen, dass rechtliche Vielfalt, methodische Differenzen und normative Debatten
integrale Bestandteile islamischer Rechtskultur sind und nicht deren Auflésung bedeuten.

Erweiterte Perspektiven zum Umgang mit Islamkritik
1. Von reaktiver Rechtfertigung zu souverdner Diskurs- und Gestaltungskompetenz

Ein verbreitetes Muster im Umgang mit Islamkritik ist eine Uberwiegend reaktive
Haltung: Kritik wird beantwortet, relativiert oder zuriickgewiesen. Langfristig wirksamer
ist jedoch der Aufbau von Diskurs- und Gestaltungskompetenz. Diese umfasst nicht nur
die inhaltliche Auseinandersetzung mit Kritik, sondern auch die Fahigkeit, ihre Herkunft,
Intention und argumentative Struktur zu analysieren.

Dabei gilt es zu unterscheiden:

- zwischen erkenntnisorientierter Kritik und identitatspolitischer Provokation,
- zwischen individueller Irritation und strukturellem Diskursmuster,
- zwischen Kritik an Normen und personlichen Angriffen.

Eine solche Diskurskompetenz ermdglicht es, nicht auf jede Provokation zu reagieren,
sondern gezielt dort zu sprechen, wo Dialog sinnvoll und produktiv ist.

Zugleich  erfordert ein  reflektierter = Umgang mit  Islamkritik  einen
bewussten Narrativwechsel: weg vom permanenten Rechtfertigungsdiskurs (,Ist der
Islam demokratisch, friedlich oder modern?“) hin zu einem Gestaltungsdiskurs, in dem
Muslime eigene Themen setzen. Dazu gehdren etwa Fragen nach den ethischen Beitragen



islamischen Denkens zu Klimagerechtigkeit, sozialer Verantwortung oder digitaler Ethik,
nach der Bereicherung pluralistischer Gesellschaften durch muslimische Perspektiven
sowie nach bestehenden positiven Praxisbeispielen muslimischen Lebens.

Dieser Perspektivwechsel starkt die Rolle von Musliminnen und Muslimen als aktive
Mitgestalter gesellschaftlicher Zukunft. Er setzt voraus, sich nicht in eine Opferrolle oder
Opfermentalitit drangen zu lassen, da eine dauerhafte Selbstverortung als
marginalisierte Gruppe die eigene Handlungsfahigkeit einschranken kann. Stattdessen
sind Selbstbewusstsein, Dialogfdhigkeit und argumentative Klarheit zentrale
Voraussetzungen fiir eine souverdne Prasenz im o6ffentlichen Diskurs.

2. Selbstkritik als Ressource - nicht als Schwiche

Ein weiterfiihrender Umgang mit I[slamkritik beinhaltet die bewusste Anerkennung
legitimer Kritikpunkte. Probleme innerhalb muslimischer Gemeinschaften - etwa
patriarchale Strukturen, Bildungsdefizite, autoritdre Religionsauslegung oder mangelnde
Transparenz religioser Institutionen - dirfen nicht reflexhaft externalisiert oder
relativiert werden.

Selbstkritik ist dabei nicht als Anpassung an dusseren Druck zu verstehen, sondern als
Fortfiihrung der innerislamischen Kritiktradition (idschtihad, Reformdiskurse). Sie starkt
die Glaubwiirdigkeit muslimischer Stimmen im 6ffentlichen Raum und verhindert, dass
berechtigte Kritik ausschliesslich von aussen formuliert wird.

3. Entkopplung von Identitit und Kritik

Ein zentraler Schritt besteht darin, Islamkritik nicht automatisch als Identitatsangriff zu
interpretieren. Wird jede kritische Aussage als Angriff auf die eigene Person oder
Gemeinschaft empfunden, entsteht ein dauerhafter Verteidigungsmodus, der Dialog
blockiert.

Wir Muslime konnen lernen, zwischen:

- Kritik an religiosen Normen,

- Kritik an sozialen Praktiken,

- Kritik an politischen Akteuren, und

- Kritik an der eigenen religiosen oder personlichen Identitdt zu unterscheiden.

Diese Entkopplung schiitzt vor emotionaler Uberforderung und eroffnet Raum fiir
sachliche Auseinandersetzung.

4. Bildung als Schliisselstrategie

Ein wichtiges Problem besteht darin, dass Musliminnen und Muslime im o6ffentlichen
Raum haufig als kollektive Reprdsentanten des Islam wahrgenommen werden. Von ihnen
wird implizit erwartet, jederzeit als Expertinnen und Experten fiir theologische Fragen,
historische Entwicklungen, politische Konflikte sowie fiir ihre jeweiligen Herkunftslander
und Kulturen Auskunft geben zu konnen. Diese Erwartung ist nicht nur realitatsfern,
sondern auch normativ problematisch, da sie einer individuellen religiosen Identitit nicht

7



gerecht wird und Musliminnen und Muslime in eine permanente Rechtfertigungsposition
drangt.

Ebenso wichtig ist die Erkenntnis, dass niemand verpflichtet ist, allumfassende
Kenntnisse tber den Islam zu besitzen oder als religioser Experte aufzutreten. Es ist
legitim und sinnvoll, bei komplexen theologischen oder historischen Fragen auf
qualifizierte Fachpersonen, Imame, Theologinnen oder Wissenschaftler zu verweisen.
Diese Arbeitsteilung entlastet Individuen und starkt zugleich die fachliche Qualitat des
Diskurses.

Langfristig ldsst sich Islamkritik nur dort konstruktiv bearbeiten, wo Bildung auf beiden
Seiten gefordert wird. Fiir uns Muslime bedeutet dies:

- solide religiose Grundbildung,
- historische Kontextualisierung religioser Texte,
- Kenntnisse liber sdkulare, rechtliche und gesellschaftliche Rahmenbedingungen.

Gut informierte Muslime konnen differenzierter argumentieren, populistische
Verkiirzungen entlarven und sich souverdan im offentlichen Diskurs bewegen - ohne
missionarisch oder apologetisch zu wirken.

5. Koalitionen und Allianzen bilden

Ein weitergehender Umgang mit I[slamkritik besteht darin, sienicht als isoliert
muslimisches Problem zu betrachten. Viele Narrative, die sich heute gegen Muslime
richten, dhneln fritheren Diskursen gegen andere religiose oder kulturelle Minderheiten.

Strategisch sinnvoll ist daher der Aufbau von Allianzen:

- mitjiudischen, christlichen oder gutgesinnten siakularen Akteuren,
- mit Menschenrechtsorganisationen,
- mit Wissenschaft, Medien und Zivilgesellschaft.

Gemeinsame Positionen gegen Rassismus, Diskriminierung und Populismus starken die
demokratische Kultur insgesamt - und entlasten muslimische Gemeinschaften von der
Rolle der alleinigen Verteidiger.

6. Soziale Partizipation

Wir, Musliminnen und Muslime, sollten nicht lediglich als Gegenstand offentlicher
Debatten auftreten, sondern als aktive Akteure gesellschaftlicher Prozesse. Engagement
in muslimischen Vereinen, Nichtregierungsorganisationen, zivilgesellschaftlichen
Initiativen oder politischen Parteien ermdglicht Sichtbarkeit, Mitgestaltung und
Verantwortung. Durch diese aktive Teilhabe wird Islamkritik nicht nur beantwortet,
sondern in einen breiteren demokratischen Aushandlungsprozess eingebettet.

7. Gelassenheit als Ausdruck religiéser und demokratischer Reife

Schliesslich gehort zu einem reifen Umgang mit Islamkritik auch Gelassenheit. Nicht jede
Kritik verlangt eine Antwort. Nicht jede Provokation verdient Aufmerksamkeit. Religiose



und gesellschaftliche Souveranitat zeigt sich auch darin, Ambivalenzen auszuhalten und
Kritik nicht als existenzielle Bedrohung zu interpretieren.

Diese Haltung kniipft sowohl an islamische ethische Prinzipien (hilm - Nachsicht,
Besonnenheit, sanfte Selbstbeherrschung, sabr - Geduld, Standhaftigkeit, Ausdauer,
hikma - Weisheit, kluge Urteilskraft) als auch an moderne demokratietheoretische
Vorstellungen von Pluralismus an.

Vor diesem Hintergrund ist es von besonderer Bedeutung, [slamkritik nicht zu tabuisieren
oder zu vermeiden. Kritik ist ein notwendiger Bestandteil pluralistischer Gesellschaften
und muss auch von uns Muslimen ausgehalten werden. Thre Existenz ist nicht primar als
Angriff, sondern als Ausdruck gesellschaftlicher Normalisierung zu verstehen: Der Islam
wird - wie andere Religionen auch - Gegenstand 6ffentlicher Debatten, Widerspriiche und
Auseinandersetzungen. Eine Verweigerung des Diskurses wiirde langfristig eher zur
Marginalisierung als zur Anerkennung fiihren.

Kurzum, ein zukunftsorientierter Umgang mit Islamkritik erfordert daher eine
analytische Differenzierung, eine innere Reformbereitschaft, eine emotionale
Selbstregulation, eine aktive gesellschaftliche Teilhabe, sowie den Mut, den Diskurs nicht
nur zu beantworten, sondern mitzugestalten.

Schlussfolgerung

Die Analyse hat gezeigt, dass der Begriff der Islamkritik nur dann sinnvoll und konstruktiv
verwendet werden kann, wenn er klar von Islamophobie, Islamfeindlichkeit und
antimuslimischem Rassismus unterschieden wird. Wahrend pauschalisierende und
feindselige Diskurse auf Angst, Ideologisierung und Machtasymmetrien beruhen, ist
differenzierte Kritik an religiosen Lehren, sozialen Praktiken oder institutionellen
Strukturen ein legitimer und notwendiger Bestandteil pluralistischer Gesellschaften.

Historisch betrachtet ist Kritik kein Fremdkorper des Islam, sondern ein konstitutives
Element seiner religiosen, juristischen und intellektuellen Tradition. Sowohl die innere
islamische Kritik - etwa in Qur'an-Exegese, Hadithwissenschaft, Rechtspluralitit und
Philosophie - als auch externe Auseinandersetzungen zeigen, dass der Islam nie als
starres oder kritikresistentes System existierte. Vielmehr war er stets in dynamische
Deutungs-, Reform- und Aushandlungsprozesse eingebunden.

Flr den gegenwartigen gesellschaftlichen Kontext bedeutet dies, dass Musliminnen und
Muslime Islamkritik weder reflexhaft abwehren noch unkritisch internalisieren sollten.
Ein zukunftsorientierter Umgang erfordert Diskurskompetenz, die Fahigkeit zur
Selbstkritik, emotionale Distanzierung von pauschalen Angriffen sowie die bewusste
Trennung zwischen Kritik an Inhalten und Angriffen auf Identitit. Entscheidend ist dabei
der Ubergang von einem defensiven Rechtfertigungsdiskurs hin zu einem aktiven
Gestaltungsdiskurs, in dem muslimische Perspektiven selbstbewusst eigene Themen,
Werte und Beitrage in den 6ffentlichen Raum einbringen.



Langfristig kann ein konstruktiver Umgang mit Islamkritik nur gelingen, wenn Bildung,
gesellschaftliche Teilhabe und interreligiose sowie zivilgesellschaftliche Allianzen
gestarkt werden. Islamkritik ist dabei nicht primar als Bedrohung, sondern als Ausdruck
gesellschaftlicher Normalisierung zu verstehen: Der Islam wird - wie andere Religionen
- zum Gegenstand oOffentlicher Debatten, Widerspriiche und Kritik. Diese
Auseinandersetzungen auszuhalten, differenziert zu gestalten und aktiv mitzupragen, ist
Ausdruck religioser Reife und demokratischer Verantwortung.

Verwendete Literatur:

* Armin Pfahl-Traughber, ,Islamfeindlichkeit, Islamophobie, Islamkritik - ein
Wegweiser durch den Begriffsdschungel”, www.bpb.de

* TANGRAM, 40, Bulletin der EKR, Dezember 2017, «Muslimfeindlichkeit:
Gesellschaft, Medien und Politik», www.ekr.admin.ch

* "Wo endet Islamkritik und beginnt Islamfeindlichkeit?» Interview mit Farid Hafez,
www.bpb.de

* Marshall B. Rosenberg, Gewaltfreie Kommunikation: Eine Sprache des Lebens,
Junfermann Verlag, 2012.

e Noemi Truco, Asmaa Dehbi, Amir Dziri, Hansjor Schmid, Antimuslimischer
Rassismus in der Schweiz: Grundlagenstudie, Freiburg: SZIG/CSIS, 2025.

10



