
1 

 

Nexhat Ibrahimi  

   

 

Feja burimore / primordiale e njeriut  si bazë e fe ve të shpallura 

     

 

Hyrje 

 

Studimi i feve të mëdha botërore tregon se ato posedojnë bazën e përbashkët doktrinare por 
edhe historike, një fundament, një rrënjë, nga e cila fetë burimore degëzohen në forma dhe trajta 
të cilat i hulumtojmë, i studiojmë dhe i shohim gjatë historisë njerëzore. Këtu para së gjithash 
mendohet në Judaizimin, Kristianizmin dhe Islamin Por, me këtë nuk mund t’i përjashtojmë edhe 
fetë e tjera, të cilat ekzistojnë por dallimi i tyre me fetë qiellore është më i madh, sigurisht për 
shkak të shtrembërimeve përgjatë mijëvjeçarëve të tërë.  

Ky bazament i përbashkët, ky unitet transcendental i ka interesuar edhe historianët, edhe 
filozofët edhe mistikët, edhe teologët, edhe antropologët.... Edhe pse emërtimet dallojnë, 
megjithatë të gjithë këta përbashkët e kanë besimin e vërtetë.  

 

Një fe si shembull  

   

Kur’ani flet për këtë çështje:  

ينِ  وَجْھَكَ  فَأقَمِْ    ِ  فطِْرَةَ  حَنِيفًا للِد� ��ِ  لخَِلْقِ  تَبْدِيلَ  َ"  عَليَْھَا الن�اسَ  فَطَرَ  ال�تِي  ��ينُ  ذَلكَِ   مُ  الد�  يَعْلَمُونَ  َ"  الن�اسِ  أكَْثَرَ  وَلَكِن�  الْقَي�
﴿٣٠﴾  

 “Drejtohu me përkushtim në fenë e pastër monoteiste, natyrën fillestare, në të cilën Allahu i ka 
krijuar njerëzit. S’ka ndryshim të krijimit të Allahut. Kjo është feja e drejtë, por shumica e 
njerëzve nuk e dinë.” (Er-Rrum, 30).  

Është e qartë se Allahu së pari e përkufizoi fenë e Tij, dhe vetëm pastaj, sipas saj, e përshtati 
krijimin e Ademit (njeriut) si qenie e cila këtë fe do ta manifestojë. (“Ti drejtoje veten tënde, si 
besimtar i vërtetë, nga feja e pastër, nga ajo natyrë e Allahut (fitretullah), sipas së cilës Ai i krijon 
njerëzit.” (Er-Rrum, 30)[1]  

Njeriu lindet me prirje për fenë e tij, por varësisht nga feja e familjes, e rrethit, shkollës, vendit, 
njeriu vazhdon të orientohet, herë drejtë e herë zhdrejtë. Krijuesi i njeriut, Allahu, nga njeriu e 
pranon vetëm besimin e drejtë:  

ينَ  إنِ�  ِ  عِنْدَ  الد� ��﴾١٩﴿  ا6ْس4َِْمُ    

“Feja e vërtetë tek Allahu është vetëm Islami. ...”. (Ali Imran, 19).  



2 

 

 

﴾٨٥﴿ الْخَاسِرِينَ  مِنَ  اْ=خَِرَةِ  فِي وَھُوَ  مِنْهُ  يُقْبَلَ  فَلنَْ  دِينًا 6ْس4َِْمِ ا غَيْرَ  يَبْتَغِ  وَمَنْ   

   

“Kush kërkon tjetër fe përveç Islamit, nuk do t’i pranohet dhe ai në botën tjetër do të jetë i 
humbur.” (Ali Imran, 85).  

Islami është feja e Allahut, sipas së cilës AI e krijoi njeriun, dhe e cila është e ndërtuar te vetë 
njeriu. Zhvillimi i mëtejshëm i fesë dhe manifestimi praktik varet nga rrethanat e jashtme:  

 “Çdo fëmijë lind me natyrë të pastër (fireh) dhe prindërit e tyre i hebraizojnë, i kristianizojnë apo 
i bëjnë adhurues të zjarrit.”  

    

Esenca dhe forma e pikënisjes së përbashkët  

   

A do të thotë kjo se përfundimi ynë mohon se fetë e tjera sot të pranishme në botë nuk kanë 
prejardhje qiellore? Jo, këto fe posedojnë prejardhje hyjnore, por mandati i tyre ka qenë i 
kufizuar edhe në kohë edhe në hapësirë. Po ashtu, edhe ndërhyrja njerëzore në to, sikur në 
Tevrat dhe Inxhil, ka ndikuar që vlefshmëria e tyre të jetë e kufizuar. Për këtë arsye mund të 
thuhet se Islami është fe natyrore për njeriun me esencë të pandryshueshme dhe me shumë 
forma konkrete historike. Në formën e sotme, Islami është forma e fundit dhe përfundimtare e 
dërguar Muhammedit a.s..  

Esenca e Islamit përbëhet prej dy elementeve themelore dhe të amshueshme:  

1. Tewhidit (monoteizmit) absolut dhe  

2. Përkushtimit dhe bindjes së plotë, të sinqertë dhe të pakusht ndaj Zotit të gjithëfuqishëm.  

Feja natyrore nga njeriu kërkon që gjithnjë t’i ketë parasysh dy elemente të njëjta:  

- Të besojë në Zotin Një, të Vetëm, të mos e konsiderojë askënd, në asnjë mënyrë e në asnjë 
formë të barabartë me Të, të mos e konsiderojë askënd për ndërmjetësues ndërmjet Tij dhe 
krijesave të Tij dhe;  

- Plotësisht dhe sinqerisht t’i dorëzohet Zotit dhe këtë ka konfirmojë me nënshtrim dhe ndjekje të 
përpiktë të Pejgamberit të Zotit, të dërguar në kohën përkatëse dhe me feligjin e shpallur në këtë 
kohë.  

Edhe feja e Musait a.s., edhe feja e Isait a.s. ishin vetëm dy forma të një feje të Allahut, Islamit. 
Dallimet mes tyre ishin specifika të kohës dhe vendit. Edhe feja e Muhammedit a.s. ishte islam, 
pikërisht sikurse edhe atë parapraket, por ishte islam përfundimtar deri në Ditën e gjykimit.[2]  

     

 

 



3 

 

Përfundimi  

   

Përfundojmë se në bazë të të gjitha feve të lashta që kanë pasur shpallje, qëndron një themel, i 
përbashkët, kurse ai është monoteizmi i pakompromis dhe i saktë dhe përkushtimi dhe bindja e 
pakusht.  

Dallimi në këto fe qëndron për shkak të feligjeve të ndryshme historike dhe për shkak të 
ndërhyrjeve njerëzore në fe.  

   

َ  إِ"�  نَعْبُدَ  أَ"�  وَبَيْنَكُمْ  بَيْنَنَا سَوَاءٍ  كَلمَِةٍ  إلِىَ تَعَالوَْا الْكِتَابِ  أھَْلَ  يَا قلُْ  ��خِذَ  وََ"  شَيْئًا بِهِ  نُشْرِكَ  وََ"    دُونِ  مِنْ  أرَْبَابًا بَعْضًا بَعْضُنَا يَت�
 ِ ��ا اشْھَدُوا فَقُولوُا تَوَل�وْا فَإنِْ    ﴾ ٦٤﴿ مُسْلمُِونَ  بأِنَ�

  “Thuaj: “O ithtarët e Librit, ejani të biem në një fjalë të përbashkët mes nesh dhe jush: se do të 
adhurojmë vetëm Allahun, se nuk do t’i shoqërojmë Atij asgjë (në adhurim) dhe se nuk do ta 
mbajmë për zot njëri-tjetrin, në vend të Allahut!” Nëse ata nuk pranojnë, atëherë thuaju: 
“Dëshmoni se ne i jemi nënshtruar Allahut!” (Ali Imran, 64).  

Afrimi që e kërkon Allahu duhet të jetë i bazuar mbi të vërtetën e monoteizmit, i cili ekziston te 
çdo fe e shpallur. Ky monoteizëm nënkupton sinqeritet si ndaj Krijuesit ashtu edhe në raportet 
reciproke:  

قًا الْحَق� بِ  الْكِتَابَ  إلِيَْكَ  وَأنَْزَلْنَا   ُ  أنَْزَلَ  بِمَا بَيْنَھُمْ  فَاحْكُمْ  عَليَْهِ  وَمُھَيْمِنًا الْكِتَابِ  مِنَ  يَدَيْهِ  بَيْنَ  لمَِا مُصَد� ��بِعْ  وََ"   ا أھَْوَاءَھُمْ  تَت�  عَم�
ُ  شَاءَ  وَلوَْ  وَمِنْھَاجًا شِرْعَةً  مِنْكُمْ  جَعَلْنَا لكُِلN  الْحَق�  مِنَ  جَاءَكَ  ��ةً  لَجَعَلَكُمْ    الْخَيْرَاتِ  فَاسْتَبقِوُا آتََاكُمْ  مَا فِي ليَِبْلوَُكُمْ  وَلَكِنْ  وَاحِدَةً  أمُ�

ِ  إلِىَ ��ئُكُمْ  جَمِيعًا مَرْجِعُكُمْ    ﴾ ٤٨﴿ تَخْتَلفُِونَ  فيِهِ  كُنْتُمْ  بِمَا فَيُنَب�

 “Ne të kemi zbritur ty (o Muhamed) Librin me të vërtetën, si përmbushës të shkrimeve të 
mëparshme dhe mbrojtës të tyre. Prandaj gjykoji ata sipas asaj që të ka zbritur Allahu dhe mos 
ndiq dëshirat e tyre, duke u shmangur kështu nga e Vërteta që të është shpallur. Ne për secilin 
nga ju kemi sjellë një ligj dhe një rrugë të qartë. Sikur të donte Allahu, do t’ju kishte bërë një 
popull të vetëm, por Ai kërkon që t’ju provojë në atë që ju ka dhënë, andaj bëni gara për punë të 
mira! Të gjithë do të ktheheni te Allahu e Ai do t’ju lajmërojë për çështjet, rreth të cilave kishit 
kundërshti.” (El-Maideh, 48).[3]  

 

 

 

Shënimet: 

______________ 

[1] Xhemaludin Llatiq, Bazat e pedagogjisë kur’anore, Prizren, 2002, fq. 21-22. 

[2] Shkrimet e shenjta patën njoftuar për ardhjen e Kur’ani dhe të Muhammedit a.s. Shih 
gjerësisht: Nexhat Ibrahimi, Muslimanët në kërkim të Islamit, I-II, Shkup, 2007, fq. 38-49. 

[3] Sipas: http://www.znaci.com/druge_tradicije/art99_0.html  


