Intervisté me Karen Armstrong

Feja nuk éshté shkak i pércarjeve né boté

Karen Armstrong pér shtaté vite ka shérbyer si murgeshé katolike para se té regjistrohej né
Oksford. Sot, ajo radhitet né mesin e teologéve mé té famshém té botés, njéherit edhe autore e
disa bestselleréve mbi religjionet e médha dhe themeluesit e tyre. Ajo éshté njé nga anétarét
udhéheqés té grupit pér Afrimin e Qytetérimeve, iniciativé kjo e marré nga ish Sekretarit i
Pérgjithshém i Kombeve té Bashkuara, Kofi Anan, gé ka si synim luftimin e ekstremizmit dhe
nxitjen pér dialog né mes té& peréndimit dhe botés islame. Né& kété intervisté dhéné gazetarit
gjerman, Andrea Bistrich, ajo flet rreth politikés, fesg, ekstremizmit si dhe tema té ngjashme.

ANDREA BISTRICH: 9/11 éshté béré simbol i armigésive té médha e té pa kapércyeshme
né mes té Islamit dhe Peréndimit. Pas atyre sulmeve shume amerikané pyesnin : ‘Pérse té
na urrejné’? Eksperté té shumté né tavolina té shumta diskutimesh kané debatuar nése
dhuna éshté pjesé e trashéguar e Islamit. A éshté ashtu?

KAREN ARMSTRONG: Jo, natyrisht. Né Bibél shprehet mé tepér dhuné se sa né Kur’an; ideja
se Islami ia imponon vetés shpatén éshté njé trillim Peréndimor, i shpikur gjaté kohés sé
Krygézatave, ku né té vérteté ishin té krishterét Peréndimor ata gé luftoni brutalisht né luftérat e
shenjta kundér Islamit. Kur’ani ndalon luftén agresive dhe lejon luftén vetém pér géllime veté-
mbrojtjeje; né momentin kur armiku kérkon page, Kur’ani insiston né myslimanét gé t’i ulin
armét dhe té pranojné ¢farédo kushte t’ju afrohen, cofshin ato edhe né disfavor té tyre. Mé voné,
ligji Islam ua ndaloi myslimanéve qé assesi t€ mos sulmojné njé vend né té cilin myslimanét tjeré
jané té lejuar ta praktikojné fené e tyre lirshém; vrasja e civiléve u ndalua, sikurse edhe
shkatérrimi i pronave dhe pérdorimi i zjarrit né lufté.

Sensi i polarizimit éshté theksuar edhe mé nga debatet e fundit — pikturat daneze té
pejgamberit Muhamed, vlerésimet e Papés rreth Islamit, apo mendimi se mbulesa
véshtiréson integrimin. Gjithé kéto gjéra kané prishur marrédhéniet mes Islamit dhe
Peréndimit. Profesori i Harvardit, Samuel Huntington solli njé teori rreth ‘pérplasjes sé
gytetérimeve’ dicka gé po e pérjetojmé sot. A ekziston né té vérteté njé papajtueshméri e
tillé fondamentale né mes té ‘Peréndimit té Krishteré’ dhe *Botés Islame’?

Pércarjet né botén toné nuk jané rezultat i fesé apo kulturés, ato kané baza politike. Né boté
ekziston njé jo-balancim i pushtetit, ku té pafugishmit kané filluar té sfidojné hegjemoniné e
Fugive té Médha, duke deklaruar pavarési nga to shpesh pérmes njé gjuhe fetare. Shumé nga ajo
cfaré ne e quajmé “fundamentalizém’ shpesh mund té duket si njé formé fetare e nacionalizmit,
njé mbrojtje e identitetit. Ideali i vjetér nacionalist evropian i shekullit t& XIX ka humbur
shkélgimin e tij duke gené gjithnjé i huaj pér Lindjen e Mesme. Né Botén myslimane njerézit



kané filluar ta riidentifikojné vetén sipas fesé sé tyre duke synuar kthimin né rrénjét e tyre pas
pércarjeve té shumta kolonialiste.

Cfaré e ka béré Fundamentalizmin, si¢ shihet, ag dominues sot?

Devocioni militant té cilin e quajmé ‘fundamentalizém’ ka shpérthyer né secilén prej feve té
médha botérore gjaté shekullit té njézet. Ekziston fundamentalizém budist, krishteré, cifut, sikh,
hindu, konfugian sikurse gé ekziston edhe fundamentalizém islamik. Nga tre feté monoteiste
Judaizém, Krishterim dhe Islam, Islami éshté i fundit gé zhvilloi njé forcé fundamentaliste dhe
até gjaté viteve té 1960-ta.

Fundamentalizmi paraget njé revolté kundér shogérisé moderne shekullare, e cila ndan fené nga
politika. Kudo qé éshté themeluar njé geveri me ideologji peréndimore-shekullare, njé lévizje
protestuese religjioze kontra-kulturaliste do jeté ngritur pérkrah saj pér ta kundérshtuar até
fugishém. Qéllimi i fundamentalistéve éshté afrimi i Zotit/fesé prej margjinave né té cilat e ka
dérguar kultura moderne drejt gendrés. | téré fundamentalizmi éshté i bazuar né njé friké té thellé
asgjésimi: ¢ofshin ata ¢ifuté, krishteré apo myslimané, fundamentalistét jané té bindur se shogéria
shekullare apo liberale synon zhdukjen e tyre. Kjo nuk éshté paranojé: fundamentalizmi cifut
morri dy hapa té médha pérpara, njé pas Holokaustit Nazist dhe e dyta pas luftés sé Jom Kippurit
mé 1973. Né disa pjesé té Lindjes sé mesme, shekullarizmi u formuar aq shpejté dhe agresivisht
sa qé ge pérjetuar si njé goditje vdekjeprurése.

A mund t’i identifikoni arsyet politike gé kané shkaktuar rritjen e ndarjes mes shogérisé
myslimane dhe asaj peréndimore?

Né Lindjen e Mesme, modernizimi éshté penguar nga konflikti arabo-izraelit, konflikt ky qé éshté
béré simbol i fundamentalistéve té krishterét, cifutet dhe myslimané dhe éshté zemra e pérgjakur
e problemit. E vetmja shpresé pér page, do té ishte gjetja e njé solucioni politik gé 1€ té kénaqur té
gjithé. Ekziston gjithashtu edhe problemi i naftés, e cila i ka béré disa nga kéto shtete cak té
lakmisé peréndimore. Peréndimi, pér ta ruajtur pozitén e tij strategjike dhe furnizimin e liré me
nafté, shpesh é&shté detyruar té pérkrah lideré si shahét e Iranit, Sauditét dhe fillimisht Sadam
Hysenin- té cilét kané krijuar regjime diktatoriale té cilat shtypin ¢farédo opozité normale.

Bota moderne éshté déshmuar té jeté shumé e dhunshme. Vetém brenda viteve 1914-1945,
shtatédhjeté milion njeréz né Evropé kané gjetur vdekjen si rezultat i luftés. Nuk duhet té
befasohemi pérse religjioni modern éshté béré i dhunshém gjithashtu; shpesh duke imituar
dhunén e predikuar nga politikanét shekullar. Dhuna dhe terrori qé& ne shohim né tokat
myslimane, ka lulézuar né ato regjione ku lufta, zhvendosja dhe konflikti kané Iéné trauma dhe
madje jané béré kronike: Lindja e Mesme, Palestina, Afganistani, Pakistani, Kashmiri.

Pér sa i pérket konfliktit arabo-izraelit ju keni théné se pér myslimanét éshté béré ‘njé
simbol i impotencés sé tyre né botén moderne’. Cfaré né té vérteté nénkupton kjo?

Konflikti arabo-izraelit ka filluar, nga te dy anét, si njé konflikt krejtésisht shekullar rreth njé
pjesé toke. Zionizmi ka filluar si kryengritje kundér judaizmit religjioz, madje né fillim rabinét
ortodoks patén shpallur Zionizmin si shekullarizém blasfemues i Tokés sé lzraelit, njé nga
simbolet mé té shenjta té€ Judaizmit. Ngjashém ideologjia e PLO-sé ishte shekullare, dihet se



shumé nga palestinezét jané té krishteré. Pér fat té keq konflikti u lejua té acarohet; né té dy anét
konflikti u bé i shenjté, andaj edhe shumé mé i véshtiré pér tu zgjidhur.

Né shumicén e lévizjeve fundamentaliste, disa ¢éshtje kané tematiké simbolike duke prezantuar
gjithcka gé éshté gabim me modernizmin. Sa i pérket Judaizmit, shteti shekullar i Izraelit ka
inspiruar secilén lévizje fundamentaliste, ngase si i tillé pérfagéson aq grafikisht depértimin e
karakterit shekullar né jetén fetare cifute. Disa fundamentalist ¢ifuté e shohin me plot pasion
shtetin e lIzraelit madje edhe e konsiderojné até si té& shenjté; involvimi né politikén izraelite
konsiderohet si akt i shenjté i tikkun-it, restaurimit té botés; vendbanimi né territoret e okupuara
éshté gjithashtu njé akt i tikkun-it gé do té nxisé ardhjen e Mesisé si¢ besojné disa. Megjithaté,
cifutét ultra-ortodoks shpesh jané deklaruar kundér shtetit té Izraelit: disa e shohin até si dicka e
ligé urrejtése (cifutét duhet té presin gé Mesia té themeloj njé shtet fetar né Tokén e Shenjté)
kurse disa té tjeré mbajné géndrim krejt neutrale duke iu shmangur sa mé shumé qé mundén. Pér
shumé cifuté Izraeli simbolizon feniksin e ngritur nga hiri i Auschwitz-it.

Por pér shumé myslimané problemi i palestinezéve paraget problemin e botés moderne. Fakti se
mé 1948, 750 000 palestinezé kané mund t’i humbin shtépité e tyre me aprovimin e dukshém té
botés, simbolizon impotencén e Islamit né botén moderne karshi Peréndimit. Kur’ani méson se
po gé se myslimanét jetojné me drejtési e modesti, shogérité e tyre do te pérparojné, sepse njé jeté
e tillé do té ishte né ujdi me ligjet themelore té universit. Islami gjithmoné ka gené fe e suksesit,
triumfet kané pasuar njéri tjetrin, por sot myslimanét nuk jané né gjendje té lévizin pérpara
Peréndimit shekullar dhe problemi i palestinezéve konkretizon kété impotencé. Jerusalemi
gjithashtu é&shté vendi i treté pér nga shenjtéria né botén islame, dhe kur myslimanét shohin
faltoren e tyre té shenjté té rrethuar nga forca lzraelite duke e ndie se qyteti i tyre i shenjté
gradualisht po u rréshget nga duart, kjo simbolizon se identiteti i tyre &shté né rrezik. Sidogofté,
ia vlen té pérmendet se palestinezét kané adoptuar njé ideologji mé ngjyré religjioze relativisht
voné - shumé voné krahasim me vendet si Egjipti apo Pakistani ku fundamentalizmi islamik
simbolizon njé forcé jo té dobét. Lévizja e tyre rezistuese kishte karakter shekullar deri né
Intifadén e paré mé 1987. Gjithashtu éshté shumé me réndési té theksohet se Hamasi, pér
shembull, ndryshon shumé nga lévizjet tjera si al-Kaida, e cila ka ambicie globale. Hamasi éshté
njé lévizje rezistuese; nuk ka pér géllim sulmimin e amerikanéve apo anglezéve, caké i saj jané
forcave okupuese. Prapé kjo simbolizon njé shembull té ‘fundamentalizmit’ si njé formé fetare e
nacionalizmit.

Konflikti arabo-izrael éshté béré shumé i réndésishém edhe pér fundamentalistét e krishteré né
Shtetet e Bashkuara. E Djathta e Krishteré beson se pérderisa ¢ifutét nuk jané né tokén e tyre,
Krishti nuk mund té kthehet né Ardhjen e Dyté. Por, edhe pse ata duken Zionisté té pasionuar
ideologjia e tyre éshté edhe ani-semitike, sepse né Ditét e Fundit, ata besojné, Antikrishti do t’i
masakroj cifutét né Tokén e Shenjté nése nuk e pranojné baptizmin.

A mendoni se Peréndimi mban ca pérgjegjési pér até gé po ndodh né Palesting?

Njerézit e Peréndimit jané pérgjegjés pér cdonjérin gé éshté duke vuajtur né boté. Ne jemi né
mesin e shteteve mé té pasura dhe mé té fugishme andaj nuk bén moralisht dhe fetarisht té rrimé
duarkryq dhe té shikojmé varfériné, grabitjet apo padrejtésité gé po ndodhin ¢ofté né Palesting,
Kashmir, Ceceni apo Afriké. Pé&r mé tepér, njerézit e Peréndimit mbajné njé pérgjegjési té
posacme pér situatén arabo-izraelite. Sipas Deklaratés sé Balforit (1917), Britania aprovon



vendbanimin e cifutéve né Palestiné duke injoruar aspiratat dhe telashet e palestinezéve autokton.
Edhe sot Shtetet e Bashkuara mbéshtetin Izraelin ekonomikisht e politikisht dhe shkojné drejt
injorimit té problemit té palestinezéve. Kjo paraget rrezik, sepse palestinezét nuk do té ndalén,
dhe pérderisa nuk gjendet njé zgjidhje e cila do t’ju premtonte siguri izraelitéve dhe t’ju ofroj
pavarési politike e siguri palestinezéve té shpronésuar, nuk ka shpresé pér page botérore.

Ve késaj, ju keni theksuar réndésiné e njé ‘vizioni té trefishté’- mundésia pér ta shikuar
konfliktin nga perspektiva e komunitetit islamik, krishteré dhe ¢ifuté. A mund ta shpjegoni
kété piképamje?

Tri feté Ibrahimite — Judaizmi, Krishterimi dhe Islami — mund dhe duhet té shikohen si njé tradité
fetare e cila ka marré tri drejtime té ndryshme. Gjithnjé jam pérpjekur t’i shohé né kété ményré;
asnjérén nuk e konsideroj superiore ndaj tjetrés. Cifutét, krishterét dnhe myslimanét adhurojné té
njéjtin Zot dhe ndajné vlera té njéjta morale. Né librin, Njé histori e Zotit, jam pérpjekur té
parages se si gjaté historisé sé tyre, cifutét, krishterét, dhe myslimanét kané béré pyetje té njéjta
rreth Zotit dhe kané arritur né konkludime té njéjta — késhtu gé ekzistojné versione cifute dhe
myslimane té inkarnimit pér shembull, dhe shumé piképamje té njéjta rreth profecisé. Né librin
tjetér, Beteja pér Zot, jam pérpjekur té parages ngashériné e lévizjeve fundamentaliste né té tri
feté.

Cifutet, megjithaté, gjithnjé e kané pasur té véshtiré té pranojné besimet e vona té krishterimit
dhe islamit; krishterimi gjithnjé ka pasur njé relacion té pa rehatshém me judaizmin, besimin
mémé, dhe e ka shikuar islamin si imitues blasfemik té shpalljes. Kur’ani, megjithaté, mban njé
géndrim pozitiv ndaj judaizmit dhe krishterimit dhe vazhdimisht pohon se Muhamedi nuk ka
ardhur pér t’i anuluar besimet e ‘Ithtaréve té Librit’: nuk mund té konsiderohesh mysliman
pérderisa nuk e nderon pejgamberin Ibrahim, Davud, Nuh, Musé dhe Isé — té cilét konsiderohen
pejgamber nga myslimanét - sikurse qé besojné dhe shumé shkrues té Testamentit té Ri. Gospeli i
Lukes thérret 1sén pejgamber prej fillimit deri né fund; ideja se Isa éshté hyjnor éshté njé zhvillim
I mé vonshém, shpesh i kegkuptuar nga té krishterét.

Islami dhe Peréndimi

Duke diskutuar ideté Peréndimore té drejtésisé dhe demokracisé né Lindjen e Mesme,
korrespondenti i jashtém anglez i gazetés The Independent, Robert Fisk, thoté:
‘Vazhdimisht themi se arabét...do té kishin dashur té kené paké nga demokracia joné e
ndritur, do té donin liri nga policét sekret dhe liri nga diktatorét — té cilét ne me té madhe i
véme atje. Por ata do té donin liri nga ne gjithashtu. Ata duan drejtési, e cila disa heré éshté
mé e réndésishme se sa ‘demokracia’. A duhet Peréndimi ta kuptojé se myslimanét mund té
drejtojné njé shtet modern, ndoshta jo me té njéjtén demokraci té cilén ne duam ta shohim?

Si¢ e kané gartésuar edhe intelektualét myslimané, Islami plotésisht pajtohet me demokracing,
por pér fat té keq demokracia ka fituar njé emér té keq né shumé shtete myslimane. Duket gé
Peréndimi njé zéri ka pohuar: ne besojmé né liri dhe demokraci, por ju duhet té geveriseni nga
diktatoré si shahét apo Sadam Hyseni. Duket se ka ekzistuar njé standard i dyfishté. Robert Fisk
ka té drejté: kur isha né Pakistan sé fundi dhe citova Z. Bushin — *Ata e urrejné liriné toné!” — e
gjithé audienca shpértheu né gaz.



Demokracia nuk mund té imponohet me ushtri, tanke e zor. Fryma moderne pérmban dy pérbérés
esencial; nése kéta nuk ekzistojné, pavarésisht sa avioné luftarak, kompjuteré apo rrokagiej ke,
shteti yt nuk éshté me té vérteté ‘moderné’.

| pari nga ta éshté pavarésia. Modernizimi i Evropés nga shekulli i XVI deri né shekullin e XX
éshté theksuar me deklarimin e pavarésisé né té gjithé frontet: fetar, intelektual, politiké,
ekonomik. Njerézit kérkonin liri pér té menduar, shpiké dhe krijuar sipas zgjidhjes sé tyre.

Pérbérési i dyté ka té béjé me shpikjet dhe zbulimet. Gjaté modernizimit toné né Peréndim
vazhdimisht kemi krijuar digka té re; njé proces me shumé dinamizém dhe eksitim, edhe pse
shpesh di té jeté edhe traumatik.

Por né botén myslimane, modernizmi nuk arriti me pavarési por me nénshtrim kolonizues; dhe
akoma myslimanét nuk jané té liré, pér shkak se fuqité e Peréndimit shpesh kontrollojné politikén
e tyre prapa skenave pér té siguruar furnizimin me nafté etj. Né vend té pavarésisé ka ekzistuar
njé varési e sémuré dhe humbje lirie. Pérderisa njerézit nuk ndihen té liré, ¢cfarédo ‘demokracie’
do te jeté sipérfagésore dhe me té meta. Dhe modernizmi nuk erdhi me shpikje e zbulime tek
myslimanét: ngase ne ishim shume para, ata vetém se mund té na kopjonin. Késhtu gé né vend té
shpikjeve pati imitim.

Nisur nga jeta joné ne e dimé se éshté véshtiré madje e pa mundur té jesh kreativ kur ndjehesh
nén rrezik. Myslimanét shpesh ndjehen né mbrojtje dhe kjo e béné té véshtiré pér tu modernizuar
dhe demokratizuar né ményré kreative - posacérisht kur né rrugé ka trupa, tanke dhe forca
okupuese.

A shihni ndonjé piké té pérbashkét né mes té botés Peréndimore dhe Islamit?

Kjo éshté e mundur vetém nése c¢éshtjet politike jané té zgjidhura. Ka mjaft pajtueshméri mes
idealeve té Islamit dhe idealeve moderne peréndimore, dhe shumé myslimané me kohé e kané
kuptuar kété. Né fillim té shekullit té njézet, pothuajse secili intelektual myslimané ishte né
dashuri me Peréndimin dhe déshironte gé vendi i tij té duket mu sikur Britania dhe Franca. Disa
madje thané se Peréndimi ishte mé ‘islamik’ se sa vendet e pa modernizuara myslimane, sepse
ekonomia e tyre moderne u afrohej mésimeve thelbésore té Kur’anit, i cili predikon pér réndésiné
e drejtésisé sociale dhe baraziné. Né kété kohé myslimanét e shikonin Peréndimin modern e
demokratik si shumé té pérafért. Mé 1906, klerikét myslimané bénin fushat krah intelektualéve
shekullar né Iran pér njé geveri pérfagésuese dhe geverisje konstitucionale. Kur ja arritén
géllimit, Ajatollahi i madh tha se kushtetuta e re ishte gjéja mé e miré pér ardhjen e Mesisé shiit,
sepse do té kufizonte tiranizimin e shahut dhe se ky projekt éshté né favor té ¢do myslimani.
Fatkegésisht anglezét mé pas zbuluan naftén né Iran dhe kurré nuk lejuan gé parlamenti i ri té
funksionoj lirshém. Myslimanét u ¢magjepsén nga Peréndimi si rezultat i politikés sé jashtme
peréndimore: Suezi, lzrael/Palesting, pérkrahja peréndimore e regjimeve té korruptuara, dhe
késhtu me radhé.

Cfaré mendoni se mund ta lidhé kété boshllék nga njé piképamje praktike? Cfaré do t’i
késhillonit liderét, politikanét dhe geverité tona?



Korrigjim té politikés sé jashtme. Njé zgjidhje konfliktit Izrael/Palestiné e cila do ju garantonte
siguri izraelitéve dhe drejtési e autonomi palestinezéve. Jo mé pérkrahje regjimeve té korruptuara
e diktatoriale. Njé zgjidhje e drejté tmerrit té shtriré né Irak, e cila ka gené njé ndihmé ‘e
hatashme” pér grupet si al-Kaida, duke luajtur mu né duart e tyre. Jo mé situata si Ebu Garibi apo
Gjiri i Guantanamos. Ndihmé financiare Afganistanit dhe Palestinés. Njé zgjidhje Kashmirit. Jo
mé solucione afat shkurte pér nafté me ¢mim té liré. Né Irak dhe Liban verén e kaluar pamé se
ushtrité tona t¢ médha nuk jané mé té pathyeshme nga guerilét dhe sulmet e tyre. Diplomacia
éshté esenciale. Por médyshja e Peréndimit tani éshté aq e ngulitur sa gé mund té jeté tepér voné.

ANDREA BISTRICH é&shté gazetaré me bazé né Munih, Gjermani.

Islamica Magazine, No. 20 (http://www.islamicamagazine.com )

Pérktheu dhe pérshtati:

Jeton Mehmeti
(http://jmehmeti.blogspot.com )




