Dr. Qani NESIMI'

Koncepti i “Tjetrit’ te osmanét dhe pozicioni i shqiptaréve né té

“Gel, gel, ne olursan gel,
Kafir, mecusi, putperest de olsan gel!
Bizim dergahimiz umutsuzluk dergahi degildir,
Yuzbin kere teubeyi bozmus oslan dé.gel
Mevlana Xh. Rumi

Thelbi apo esenca, e cila né vete ngérthen universalitetin dhe simbolikén e origjinalitetit,
éshté ajo q¢ dicka e bén t€ amshueshme dhe i jep vleré. Shkenctari i njohur Katl Popper né librin
e tij Mjerimi i historicizmit’ gjaté shtjellimit té rolit té esencializmit apo té thelbit dhe jo té
nominalizmit, né pérshkrimin dhe njohjen e historisé apo té sé¢ kaluarés, mes tjerash e potencon
edhe até se, historia Eshté pérshkrimi i ndryshimit, kurse #he/bi éshté ajo ¢ka mbetet e pandryshuar
gjaté ndryshimit. Né njé faré kuptimi, thelbi gjithashtu parakupton ndryshimin dhe qé kétej
historiné. Késhtu qé, ajo qé mbetet identike apo e pandryshuar kur sendi ndryshon, éshté thelbi i
tij (substanca), kurse ndryshimet qé u nénshtrohet sendi ndricojné ané té ndryshme ose aspekte
ose mundési té€ sendit, pra edhe té thelbit té tij. Pér kété arsye thelbi mund té interpretohet si
burim i potencialiteteve té brendshme té sendit dhe ndryshimet mund té interpretohen si realizim
apo aktualizim i potencialiteteve té thelbit té tij. Thelbi i njé njeriu, personaliteti i tij, mund té
njihet vetém kur ai e shpalos vetveten né biografiné e tij. Duke e zbatuar kété parim né sociologji,
vijmé né pérfundim se thelbi ose karakteri real 1 njé grupi shoqéror mund té zbuloj vetveten dhe
té njihet vetém népérmjet historisé sé tij. Por, né qoftése grupet shogérore mund té njihen vetém
népérmijet historisé sé tyre, konceptet e pérdorura pér ti pérshkruar ato duhet té jené koncepte

historike. Pasi, disa koncepte sociologjike té tilla si shzeti japonez ose kombi italian ose raca ariane,

! Autori éshté ligjérues né USHT.

2“Eja, eja, ¢fardo gé té jesh, eja,

Pabesimtar, zaratustrist apo idhujtar té jesh, eja!

Degabhi joné nuk wshtw degahu i joshpresés,

Edhe sikur njégind mijé here ta kishe prishur teylsd.

3 Karl Popper, Myerimi i historicizmit, Onufri, Tirané, 1990, f. 46-47.



thoté Popper, zor se mund té interpretohen ndryshe vegse si koncepte té bazuara né studimin e
historisé. Nisur nga ky koncept edhe “Tjetri” detyrimisht duhet qé té trajtohet si thelb, e jo si
formé. Mendoj se, trajtimi i tij si formé e jo si thelb do t€ ndikojé negativisht né té kuptuarit e tij.

“Tjetri” (other) éshté njé shprehje né kuptimin e fjalés “alienus”. Cdo gjé mund té jeté
“Tjetri”. Ngjyrat, tradiat, ushqimet, gjinia, bindjet, veshjet, gjuha etj., mjaftojné qé njerézit njéri
tjetrin t'a véné né pozitén e “Tyerrif’. Ky klasifikim mund té fillojé prej pozicionit burré-grua. Por,
me njé definicion kaq té gjere, botén toné nuk mund ta kuptojmé. Pra, shprehja “Tjetri”’, nuk
duhet kuptuar kaq gjéré, por ajo né ményré direkte éshté e lidhur me definimin e marrédhénieve
té grupeve pakicé me ato shumicé, té atyre qé administrohen dhe atyre qé administrojné. S’ka
dyshim se, né fushén e shkencave sociale pér t'u marré me kété temé Aistoria Eshté e
pashmangshme. Pér két€ mund t€ numérojmé dy arsye: e para €shté nevoja pér njohjen
epistimologjike. Neve, pérvoja historike, komentimi i ngjarjeve historike, na e zgjeron diapazonin.
Dhe e dyta, pér t€ kuptuar shumé probleme me té cilat ballafagohemi sot, ne duhet t’i drejtohemi
té kaluarés, gjegjésisht historisé. *

Késhtu, né vendet evropiane, si Gjermania, Polonia, shtetet skandinave etj., “Tjetri” si
pjesé e strukturés sociale nuk ka qené shumé i theksuar, sidomos né kohérat mé té hershme, pasi
né ato vende nuk ka patur pérplasje apo ballafagim shumé té forté mes konfesioneve apo mes
kulturave. Aty né aspektin religjioz ka ekzistuar vetém ai krishter, kurse né aspektin kulturor ka
gené vetém kultura romake. Nuk ka patur as religjion e as kulturé tjetér pér té€ ardhur né shprehje
“Tjetri”. Kurse né periudhén e mé vonshme, gjegjésisht né mesjeté, vjen né shprehje “Tjetri” me
paraqitjen e elementit hebraik.” Hebrenjt edhe né aspektin religjioz, edhe nacional, po edhe né até
gjuhésor pérbénin elementin “Tjetri”. Ata nga shoqgéria vendase e asaj kohe nuk u pranuan dhe
nuk u toleruan qé té€ jené pjesé integruese e shoqérisé sé tyre.

Ndérkaq né Gadishullin Ballkanik, ku shqiptarét jané autokton, “Tjetri”, qofté né aspektin
kulturor dhe religjioz, qofté né aspektin nacional dhe politik, ekstremikisht véhet né dukje. Né
vijén kulturore, nése i qasemi vetém kohés sé erés soné dhe nuk kalojmé né kohén e para erés
soné, Ballkani ka qené nén umbrellén e kulturés romake, kurse me ndarjen e perandorisé né
lindore dhe peréndimore, vijné né shprehje edhe kultura bizantine. Né vijén religjioze Ballkani
pagan, qé né vitet e para té erés soné ka gené i ngjyrosur me krishterim. Letrat e Palit jané ato qé
na tregojné kété fenomen historik.” Mé pastaj né kété gadishull paragiten bogomilét, maniheistét

etj. Gjithashtu paraqitet besimi hebraik dhe besimi islam. Edhe pse besimi hebraik paragitjen e

41lber Otrtayli, Son Imparatorink Osmanli - Osmanli’yi Yeniden Kesfetmek 2, Timas, Stamboll, 2000, f. 81-82.
5 Ibid, f. 82.
6 Veprat e Apostujve, 16:12, 17:1 dhe Timoten I, 4:10, Bibla, Lajmi i Miré, Tirané.

2



veté né Ballkan e ka qé né syrgjynosjen e paré dhe té dyté, por né ményré mé té theksuar e ka né
kohén kur ata deportohen nga Andaluzia. Ndérkaq besimi islam, si hallka e fundit e zinxhirit té
tradités monoteiste primordiale ibrahimiane, né Ballkan paragitet edhe mé herét, por me ardhjen e
osmanéve béhet paraqitja mé masive e tij né kété vend.

Né suaza t€ historisé, historisé sé religjioneve dhe té socilologjisé sé religjioneve,
marrédhéniet e njé individi ndaj njé individi tejtér, e njé grupi ndaj njé grupi tjetér, e njé fetari ndaj
njé fetari té cilésdo fe apo fraksioni qofté ai, né té kaluarén por edhe sot, kuptohen si eksluziviste,
inkluziviste dhe pluraliste.

Né aspekti ekskluzivist ', té gjithé njerézit, popujt, bindjet e tyre jané jo té vérteta, kurse
“njerézit e mi, populli im apo vetém bindja ime éshté e vérteté”. Poashtu, sipas késaj piképamja té
gjitha religjionet dhe konfesionet e tjera jané jo té vérteta, pérveg “religjionit apo konfesionit tim”,
1 cili éshté i drejté dhe i vérteté. Né epigendér té késaj bindjeje géndron njé egocentrizém i ashpér,
i cili pérjashton ¢farédo lloji t€ mirékuptimit apo té tolerancés pér ekzistimin e “Tjetrit”, qofté né
aspektin nacional, fetar apo ideologjik, kurse pér dialogun bilateral nuk ka vend fare. Ky koncept i
té kuptuarit dhe té trajtuarit t€ “Tjetrit” tek osmanét, qé pérbénin njé shoqéri multietnike, gjaté
historisé nuk ka ekzistuar, por edhe nése dikund ka ekzistuar ai nuk ka mundur té¢ dominojé, pasi
ai mund t€ ishte vetém njé incident, kurse incidentet nuk jané argumente pér té marré vendim dhe
pér té shkruar historin€. Sa i takon momentit té€ dyté, gjegjésisht aspektit inkluzivist, t& gjithé
popujt, nacionet jané té vérteté, po populli im éshté mé i miri, mé 1 realti, mé i vérteti. Gjithashtu,
sipas kétij koncepti té gjitha bindjet, ideté, religjionet, konfesionet e tjera té€ shpallura pranohen si
té tilla qé kané lidhje me dimensionin transcendental, por né rastin konkret “bindja, ideja,
religjioni, konfesioni im” éshté mé i drejté dhe mé i realté se té tjerat. Kurse sipas teorisé
pluraliste, qé éshté edhe aspekti i treté i trajtimit té tjetrit, té gjithé njerézit pa dallim, gjuhe, ideje,
race, konfesioni apo religjioni, jetojné, veprojné, organizohen, dhe e ndjekin rrugén e shfrytézimit
té té drejtés sé tyre, gjuhésore, racore, konfesionale, kurse nuk pérzihen né até qé i takon “Tjetrit”.
Ményra e dyté dhe e treté jané koncepte qé mund t€ hasen edhe né kulturén e shogérise
multietnike dhe multikonfesionale osmane.

Njohési 1 miré i késaj problematike profesori A. Silajxhiq thekson se, muslimanét, mes
tjerash, kulturés botérore i1 kané dhuruar pérvojén pluraliste, né fushén e respektimit té religjionit
dhe té kulturés sé tjetrit. Ai kur fleté pér kété lloji té tolerancés né kohén e mesjetés, thekson se,

pérvoja pluraliste e kulturés, qytetérimit dhe e religjion islam shihet edhe né até se, né até kohé

7 Shih, Ivan Cvitkovic, Interreligijski odnosi u multireligijskom drustvu, Znakovi Vremena, nr. 7-8, Sarajevé, 2000
(www.__Ibn-Sina.net); Mahmut Aydin, Hicbir Din Digerinden Ustin Degildir, Dinler Taribi, 2004;
(www.dinlertarihi.com/dosyalar/haberler/haberalt.htm); Qani Nesimi, Dialogn obligin hyjnor, Shkup, 2005, £.13-24.

3



(shekulli X, XI dhe XII) njé njeri qé ka jetuar né Isfahan apo né Bagdat, ka patur mundési té
lexojé libra né arabishté dhe né persishté pér hinduizmin, budizmin, krishterimin apo hebraizmin.
Por, né té njéjtén kohé, njé njeri i shkolluar né Paris apo né Bolonjé ka ditur shumé pak pér
hebraizmin, a t€ mos bisedohet pér islamin, pér ¢ka ata kané besuar se muslimanét kané gené
pagané dhe pabesimtaré.®

Ardhja e Shteti Osman Ballkanin e gjeti né njé pozité shumé té véshtiré sa i takon
respektimit té sé drejtés sé “Tjetrit”, gjegjésisht té drejtés nacionale dhe fetare té tjetrit. Kétu
dominonte fryma asimiluese e inicuar dhe e realizuar nga serbét dhe grekét, té cilét vepronin né
emér té€ ortodoksizmit, dhe nga katolikét, té cilét vepronin né emér té€ propagandés qé mé voné do
té quhet lévizja uniate. Sipas sé cilés Kisha Ortodokse duhet penduar dhe bashkuar me Kishén
Katolike. Kjo armiqési me njé fjalé ishte rezultati i skizmés sé¢ madhe (viti 1054) qé ndodhi me
ndarjen midis kishés Lindore dhe kishés Peréndimore. Ata té cilét mé tepér vuanin nga kjo ishin
ata q¢ nuk pajtoheshin me konceptin e té té jetuarit dhe politikén e kishés krishtere, gjegjésisht
kishés ortodokse. Né mesin e tyre mund t€ numérohen muslimanét e pakét né numér té Ballkanit
para ardhjes sé Shtetit Osman, bogomilét dhe paganét.

Shteti Osman ishte njé shtet multietnik dhe multikonfesional, kurse né asnjé ményré nuk
ishte shtet njénacional. Shprehjet qé pérdoren pér kété shtet si ai ishte shtet turk e jo osman, se
ata kané gené turq e jo osmané, nuk jané pér asgjé tjetér, vetém se pér ta minimizuar madhéshting,
rolin dhe pérkatésiné fetare té shtetit. T€ thuash shteti turk éshté veté Shteti Osman, éshté gabim
shumé i madh. I pari éshté shtet nacional me kulturé, gjuhé dhe nacion t€é kufizuar. Ndérkaq
Shteti Osman, edhe pse éshté e vérteté se element dominues né té ka qené elementi turk, ka
kuptim shumé mé gjithpérfshirés. Osmané nuk jané vetém turqit, por té gjithé popujt
shtetformues né té: arabét, shqiptarét, kurdét, boshnjakét etj. Prandaj, nése thuhet se Shteti
Osman éshté vetém shtet turk, atéheré pér shqiptarét éshté njé néngmim shumé i madh, sepse
atyre u mohohet pjesmartja aktive né até shtet, e kaluara historike dhe besimi i tyre islam. Pasi
éshté mé se e ditur se kjo nuk éshté tjetér vetém se njé propagandé antishqiptare e realizuar nga
qarge t€ ndryshme. Késhtu éshté rasti me politikén ortodokse progreke, e cila shqiptarét
muslimané i quan furkoalvanoi (shqiptaré turq).”

Njé faktor relevant dhe vendimtar né Evropé dhe Ballkan, por qé ka qené jashta kufijve té
Shtetit Osman, éshté prezenca e Kishés Katolike, gjegjésisht e papés si njé dirigjent 1 jetés politike

dhe fetare té evropianéve, periudhé kjo né té cilén Europa e atéhershme vuante nga presioni i

8 Shih, Adnan Silajdzic, Muskimani u traganju za identitetom, Sarajevé, 2000, £. 90-92.
9 E. bej Vlota, Kujtime 1885-1925, Tirané, 2003, f. 152, 335-336; Q. Nesimi, Ortodoksizmi te shgiptarét, Tetové, 2005, f.
77-80.



mentalitetit inkuizicionar i luftérave té kryqézatave. Luftérat e kryqézatave', kolonializmi klasik
dhe anatemizmi i ushtruar ndaj botés “Tjetér” vértetohet me ané t€ qéndrimit negativ qé ka
ndikuar né formimin e qéndrimit fetar te t€ krishterét ndaj islamit, sidomos te bota katolike. Gjaté
kétij studimi éshté me réndési dhe me interes té theksohet se gjaté periudhés historike prej shek.
XII e deri né shek. XV, éshté béré njé literaturé e téré, pérmbajtja e sé cilés éshté pérploté
paragjykime dhe qéllime propagandistike'' né lidhje me personalitetin e t&é dérguarit t&é fundit
(Profetit Muhamedit) dhe me autenticitetin e librit hyjnor- Kur’anit. Gjé kjo e cila nuk ndodh né
Shtetin Osman, kundér jomuslimanéve. Si shkrimtaré dhe autoré kryesoré té njé literature té tillé
antitjetér mund té pérmenden: I. Damaskin, N. Vizantiski, B. Ereshki, E. Zigabenos (shek. XI
dhe XIII), N. Caunates (1138-1214) etj.”

Shikuar né aspektin religjioz, éshté me réndési té€ potencohet se, né até kohé né Ballkan
ekzistonte edhe njé kishé tjetér e quajtur Kisha Bogomile (patarene, babun), e cila e mori emrin
sipas priftit Bogomil. Kjo kishé ballafaqohej me até qé té shpétojé veten nga asimilimi” gé
ushtrohej nga mbretéria Hungareze dhe papa. Késhtu g, ishte e detyruar'® té kérkojé strehim dhe
mbéshtetje né njé fuqi qé do ta mbrojé nga kjo situaté dhe ajo zgjodhi Shtetin Osman, gjegjésisht
té béhet muslimane.”

Sipas historianit A. B. Kopanski, né fillim té shek. XIV politika serbe ka filluar konkretisht

té zgjerohet né jug té€ Ballkanit, e cila pjesé mé herét ka qené nén Perandoriné Bizantine. Serbét

10 Duke u bazuar né piképamjet e lartpérmendura éshté e njé réndésie té vecanté té theksohet se, periudha e luftérave
té kryqézatave (1096-1453), sipas historianit turk profesor Inalxhikut, paraqet fytyrén e zezé té kishés katolike, bashké
me té edhe té politikés evropiane ndaj Islamit. Njé gjé e tillé vértetohet edhe me vendimin e papés ku mé 25 néntor
1366, deklarohet fillimi i luftés sé kryqézatave kundér Shtetit Osman. (Shih, H. Inalcik, Osmanskata Imperija-kiasi~no
doba 1300-1600, £. 16).

11'Né kété moment éshté shumé me réndési té potencohet se bota e krishteré ka gené e preokupuar me géllime dhe
ideja paragjykuese dhe propagandistike kundér bashkésive té tjera religjioze. (N. Solomon, Ko su jevreji, Judaizam, ed.
R. Hafizovic, Sarajevo, 2005, f. 399-401).

12 R. Hafizovic, Muslimani n dijalogn s drugima i sa sobom, Sarajevé, 2002, f. 71-72; R. Hafizovic, Uzajamno priznavanje
Islama i Krscanstva, Znakovi vremena, nr. 4, Sarajevé, 1998, (http://&E€.ibn-
sina.net/zv/znakovi_tekst.asp?tekst id=42&broj_id=3).; Fra L. Markovic, Polemika ili dijalog s islamom?, Livno, 1995,
s. 29-53; A. Silajdzic, Is/am u otkrice krscanske evrope, Sarajevé, 2003, f. 37-51; M. P. Duric, Izmedu turskog islama i
katolickog hriscanstva, Forum Bosne, nr. 19, ed. R. Mahmutcehajic, Sarajevé, 2002, f. 155-156; B. Luis, Muslimansko
otkrice Evrope, Beograd, 2004, . 26-49.

13 Si rezultat i situates sé formuar bashveziri Mahmut Pasha ka dérguar ushtri kundér mbretit boshnjak, S. Toma, me
té cilén e ka rrethuar teritorin e Bosnjés. Gjaté rrethimit né qytetin Jajce, vetém pér njé dité 36.000 dhe mé tepér
pjestaré té bogomilizmit kané kaluar né Islam. (A. B. Kopanski, Balknalarda Osmanl: Barssi ve Batr Meselesi’, f. 31).

14 Né kété drejtim kardinali I. de Torkuemada ka publikuar njé edikt drejtuar kundér tre bogomiléve boshnjaké: D.
Kucinig, S. Tvrtkovi¢ i R. Vocinic. Né vitin 1463 nga ana e papés princi boshnjak S. Toma ka qené i shpallur pér
mbret té katolikéve romaké né Bosnjé. (De7 gratia rex Bossine). (A. B. Kopanski, Balknalarda Osmanly Baris: ve Bat:
Meseless’, £. 30-31).

15 A. B. Kopanski, Balknalarda Osmanls Barssz ve ‘Batr Meselesi’, £. 30-31; A. B. Kopanski, Islamization of Albanians in
the middle ages: the primary sources and the predicament of the modern historiography, Iskamic Studies, 36: 2-3,
Islamabad, 1997, f. 191-199; H. M. Handzic, Islamizacija Bosne i Hercegovine i porijeklo bosnasko-hercegovackilh muslimana,
Sarajevé, 1940, f. 8; Islamska Misao H. Mebmeda Handzica, Igbor Radova, Sarajevé, 1994, f. 179-180; A. Handzic,
Population of Bosnia in the Ottoman Period, IRCICA, Stamboll, 1994, f. 4-13.

5



prej bizantinéve kané trashéguar dy ideologji religjioze. E para, idené pér superioritetin e
krishterimit. E dyta idené e armiqésisé ndaj “Tjetrit” (muslimanéve), e cila buronte nga frymézimi
i priftérinjve bizantin qé ata e kané marré né malin Atos. Ashtu qé, mbreti serb, Stefan Dushani,
vetveten e ka deklaruar: “Lider 1 té gjithé té krishteréve dhe kundér muslimanéve”. Kurse mbreti
Stefan Nemanja qysh né vitin 1169 e ka okupuar Bosnjén, kurse popullatén e cila nuk e ka
pranuar besimin ortodoks (bogomilét) e ka maltretuar dhe torturuar.'®

Pér até se si osmanét e konsideronin “Tjetrin” tregon edhe rasti historik kur mbreti
hungarez J. Hunyadi déshironte ta okupojé Serbiné, mbreti serb Gjorgji Brankovig, me njé letér té
shkruar dérgon njé delegacion te Hunyadi, kurse njé delegacion tjetér me té€ njéjtén letér dérgon te
sulltan Mehmeti Fatihu II. Brankovi¢ né até letér ka shkruar: “Nése shteti im (Serbia) bie nén
sundimit tuaj ¢faré do t€ ndodhé me besimin toné ortodoks”. Hunyadi pérgjigjet: "Né ¢do pjesé
té Serbisé do té ndértojé kisha katolike dhe do ti prish kishat ortodokse”. Kurse sulltan Fatihu
pérgjigjet: “Prané ¢do xhamie do té ndértojé nga njé kishé ortodokse”. Pas késaj pérgjigje mbreti
serb vendos té respektojé Shtetin Osman."’

Osmanét 1 kané hudhur themelet e shtetit t€ tyre botéror duke e bashkuar Anadollin dhe
Ballkanin e krishteré nén patronatin e tyre, té cilét me ané té idealit té tyre mé té lart'"® kané
kontribuar edhe si mbrojtés té kishés ortodokse dhe té miliona té krishteréve té tjeré ortodoksé.
Osmanét kané garantuar té drejtén e jetés dhe té pasurisé edhe pér té krishterét edhe pér
hebrenjté, me njé kushté qé ata t'i nénshtrohen shtetit dhe té paguajné tatim (xhizje)."” Ai u ka
lejuar g€ ata lirshém t'i zbatojné bindjet e tyre fetare dhe té jetojné né pérputhshméri me ligjet e
fesé sé tyre, liriné e té vepruarit pér liderét fetaré, liriné pér ndértimin dhe riparimin e kishave etj.”’
Késhtu Osmanét, duke jetuar bashké né njé bashkési me té krishterét, nga ana e tyre ata me njé
zemérgjérési dhe me njé tolerancé té madhe 1 kané realizuar kéto parime té shtetit. Né vitet e para
té themelimit té Shtetit Osman, politika e udhéheqésve ka qené qé t€ mundésojné nénshtrim
vullnetar té shteteve dhe té principatave krishtere dhe té fitojné besimin e tyre para se té kapin
armén.”

Késhtu éshté rasti edhe me sinjorét (vasalét) shqiptaré, té cilét i kishin pronat e tyre dhe i

takonin besimit krishteré. Shteti Osman, me kusht qé ata té pranojné autoritetin e tij, familjet

16 A. Kopanski, Balkanlarda Osmanle Baris: ve Bat: Meselesi’, £. 13-14.

17 A. Akgiindiz, Islans’da Insan Haklar: ve Beyannamesi, Stamboll, 1997, f. 72; A. B. Kopanski, Balkanlarda Osmanl: Barss:
ve Batr Meselesi’, Ankara, 2000, f. 22-25.

18 Shih mé gjérésisht pér idealin mé té larté, gjégjésisht luftén e shenjté, I. Bardhi, Lufta e “shenjté” né religjionet
monoteiste f. 22.

Y9 Osmanty Basbakanhik Arsivi Istanbul (OBAI), Kilise Defterleri (KD), nt. 8, f. 5-6; OBAIL Mubimme Defteri (MD) 89, nt.
265, f. 80; 64, nr. 538, . 210; nr. 31, £. 220; OBAL Gayrimustimlere Ait Defterler (GD), nr. 18, f. 42.

20 Shih, Arkivi Shtetéror ne RM, Sixhilli i Manastirit, nr. 13, f. 22; nr. 8, f. 16; nr. 24, f. 22.

2V H. Inalxik, Osmanska Imperija-klasi~no doba 1300-1600, f. 10-11.

6



vasale té€ krishtera shqiptare, si: balshajté, topiatét, dugagjinét, zakariotét, musakét, zenebisét,
aranaitét, vullkashinét, kastriotét etj., gjegjésisht sinjorét e tyre i pranoi si legjitim, duke mos
kérkuar q€ ata té€ ndérrojné besimin e tyre. Sipas fahrir defter-it t€ vitit 835 hixhri (1431-1432), si
vilajete té njohura shqiptare té asaj kohe mund té llogariten: vilajetet e Pavle Kurtikut, Balshajve,
Aranitid Kondo Mitkos, Dimitri Gonimas; pastaj krahina e Ashtinit (As#n i), krahina e Gjonit
(Yovan ili), nahija e Bogdan Ripes. Gjoni ka qené babai i Skenderbeut, kurse ka administruar me
kastriotét. Pavlo Kurtiku, si njé i krishter ka poseduar njé timar t¢ madh né pjesén veriore té
Elbasanit t€¢ sotém. Ndérkaq pas tij kané vazhduar bijté (Isa beu, Sinan beu, Mustafa), nipat
(Husein) dhe familjar té tjeré té tij.” Pra si¢ kuptohet prej emrave té pasuesve té Pavlo Kurtikut,
ata t€ gjithé kané gené muslimané. I njéjté ka qené rasti edhe me vasalét e tjeré si: me djemté e
Karlos (Karli), djemté e Zaganosit, djemté e Gjonit etj.”

Sa i takon ¢éshtjes sé trajtimit té€ “Tjetrit” né rajon dhe mé gjeré, nga ana e osmanéve
tregojné edhe kéta fermane té mé poshtme t€ sulltanéve. Né njé edikt t& sulltan Mehmet Fatihu II
pér té drejtat qé u jané dhéné té krishteréve latiné (katolikéve) né Bosnjé thoté: “...askush nuk ka
té drejté ti pengojé kishat...cdo njéri éshté i sigurt né shtetin tim dhe kush déshiron kur té déshiroj
mund té vijé dhe t€ vendoset kétu...asnjé nga vezirét e mi, nga populli im nuk ka té drejté té sillet
me néngmim ndaj té tjeréve...jeta dhe kishat e tyre jané té mbrojtura me autoritetin tim..”.**
Sulltan Selimi I né hyrje t€ Jerusalemit ka qené 1 pritur nga patriku ermen Serkisi III, ku té njéjtit
sulltani (viti 1517) 1 jep njé edikt: “. kishat, manastiret dhe vendet e tjera t€ shenjta me cilat kushte
kané vepruar deri tash do té€ vazhdojné edhe mé tutje, pa ndonjé ndryshim...askush prej veziréve
t& mi nuk ka té drejté té pérzihet dhe té shqetésojé, té prish ose té ndryshojé digka...”.” Historiani
gjerman F. Babinger shprehet se, sulltan Mehmeti Fatihu II, pérfagésuesve té kishés ortodokse ua

ka garantuar tre privilegje: asnjé kishé nuk do té shndérrohet né xhami”, askush nuk ka t& drejté té

22 H. Inalcik, “Arnavutluk’ta Osmanl Hakimiyetinin Yerlesmesi ve Iskender Bey Isyanin Mensei, Fatih ve Lstanbul, v. 1,
ar. 2, Stamboll, 1953, f. 154-156, 159-161; 1. Ortayl, Osmanlz Barzsi, Stamboll, 2005, f. 117-120; N. Bozbora, Shqipéria
dhe nacionalizmi shqiptar né Perandoriné Osmane, Tirané, 2002, f. 45-47.

23 Gjithé kjo éshté rezultat i sistemit gulam (devshirme), sipas té cilit té gjithé fémijét e aristokracisé vendore kané
gené t€ pérgatitur pér tu futur né admninistratén e Shtetit Osman. Fémijét e tillé profesionalisht jané pérgatitur né
Enderun, e cila ka gené njé lloj shkolle né sarajin e sulltanit. (Shih, 1. Ortayli, Osmanii’y: Yeniden Kegfetmek, f. 27-34,
173-177).

24 G. G. Cotm, Prilog proucavanju multikonfesijonalnib drustava, Sarajevé, 1977, £. 70-71.

25Y. Ercan, “Ermeniler ve Ermeni Sorunu”, Osmanlidan Ermeni Sorunu, ed. H. C. Guzel, Ankara, 2001, f. 83-84.

26 Jané disa arsye qé€ njé kishé té shndrrohet né xhami: nése kisha tregon dominimin politik dhe fetar té vendit né fjalé;
nése né njé kishé éshté thirrur ezani, i cili nuk ka qené gjithmoné rregull pér shndérrimin e njé kishe né xhami; nése
muslimanét kané patur nevojé pér realizimin e obligimeve té tyre fetare; nése vendasit jané béré musliman kisha e tyre
éshté kthyer né xhami etj. (Shih, Ph. Mansel, Diinyanm Arzuladsgs Sebir 1453-1924 Konstantinopolis, Stamboll, 1996, f. 48-
49; A. Refik, Oniigiincii Asr-i Hicride Istanbul hayatr (1786-1882), Stamboll, 1988, f. 20; Osmaniz Basbakaniik Arsivi Istanbu,
Miihimme Defteriy v. 71, nr. 584 (989/1581); v. 52, br. 44 (991/1583); v. 62, nr., 209 (995/1587); v. 62, nr., 403
(996/1588); v. 62, nr., 209 (995/1587); v. 62, nr., 403 (996/1588). v. 62, ar., 209 (995/1587); v. 62, nr., 403
(996/1588).



pérzihet né rituale kishtare dhe se té krishterét ortodoks kané té drejté qé ti manifestojné
Pashkét.”” Shteti Osman me platformén e vet shumé té qarté dhe té trashéguar nga e kaluara
religjioze” dhe e bazuar né drejtésiné universale-shpalljen hyjnore, arriti gé né Ballkan dhe mé
gjéré, madje edhe te jomuslimanét, t€ formojé bindjen se ata jané mé té preferuarit se té tjerét.
Nga kjo lind edhe shprehja “mé miré njé fes osman se sa njé mertek katolik”.”

Pozita adekuate né planin religjioz e superfuqisé sé ardhshme géndron né até se Shteti
Osman éshté gjindur né vendin kufitar ku jané takuar, né njé ané, dy religjionet mé té médha
monoteiste botérore, islami dhe krishterimi, kurse né anén tjetér, ekzistonte atmosfera e tendosur,
e cila ishte rezultat i anatemizmit reciprok (skizma e madhe-1054) né mes té dy kishave té médha
krishtere, katolicizmit dhe ortodoksizmit. Kurse pak mé voné krishterimi, sidomos Kisha
Ortodokse, dhe hebraizmi do t€ marrin pozitén e tyre né strukturén sociale dhe ekonomike té
Shtetit Osman, gjegjésisht né kuptimin multikonfesional dhe multinacional té tij.

Sistemi millet né shtetin Osman, poashtu éshté e njé réndésie té vecant né trajtimin e
“Tjetrit” nga ana e tyre. Al paraget njé etnikum, 1 cili nuk kuptohej vetém si njé etnikum nacional,
por ai né vete ngérthen njé grup njerézish qé i tejkalojné kufijté nacional. Né konceptin osman
termi millet, shikuar né aspektin historik, paraqet njé fakt su7 generis, q€ tregon se shteti Osman
éshté njé bashkési origjinale kulturologjike dhe sociologjike. Ky sistem nuk mund té krahasohet as
me statutin e pakicave né shtetet kolonizuese e as me strukturén e shoqérive federative. Sipas
dijetaréve relevant té fushés sé historisé sistemi millet nuk mundet né asnjé ményré qé té kuptohet
si njé sistem i pakicave, pasi ai i paraqget té gjithé pérfagésuesit e besimeve.” Pér shembull si millet
jané llogaritur katér grupe t€ médha né bazé religjioze: Muslimanét, Grekét (ortodoksé) bashké me
kishat tjera né Ballkan, Ermenét (Gregoriané dhe Katoliké) dhe Hebrenjté.”

Rreziku i sistemit millet ka qené vetém pér ata shqiptaré q€ kané qené té pérkatésisé fetare
ortodokse. Pasi, Kisha Ortodokse éshté e nacionalizuar, né rastin konkret né Ballkan, e sidomos

aty ku jetojné shqiptarét, dhe népérmijet té besimit ortodoks ata pérhapin edhe nacionalizmin e

21 F. Babinger, Fatib Sultan Mebhmed ve Zaman:, Stamboll, 2003, f. 105. Shih, M. Todorova, Podbrani izvori 3a istorjjata na
balkanskite narodi X1"-XIX vek, Sofje, 1977, £. 47-49; S. Getlah, Dnevnik na edno ptuvane do Osmansliskata porta v Carigrad,
Sofje, 1976, £. 50.

28 Disa dijetaté t€ kohés sé sotme me ploté t€ drejté theksojné se, edhe pse peréndimorét sot islamin e shohin si njé fe
armike té modernitetit, islami tradicional éshté religjion i kompromisit, i cili éshté themeli i shoqérisé moderne. (Shih,
S. Schwartz, Dva Lica Islama, Sarajevé, 2005, f. 51; M. A. Yamani, Islam And The West: The Need For Mutual
Understanding, The American Journal Islamic Social Sciences, v. 14, nr. 1, New York, 1997, f. 88-89; A. Stojanovski,
Vranjski Kadiluk u X171 1 eku, Vrajé, 1985, £. 50).

1. Ortayl,, Osmanis’y: Yeniden Kegfetmek, f. 66; A. B. Kopanski, Balkanlarda Osmanils Barssi ve Batr Meselesi’, £. 39; D.
Goffman, Osmanli Dunyasi ve Avrupa 1300-1700, Stamboll, 2004, f. 74.

30 B. Braude, Millet Sistemi’nin ﬂging Tatihi, Osmanli'dan Giiniimiize Ermeni Sornnn, ed. Hasan Celal Glzel, Ankara,
2001, f. 316; 1. Ottayl, Osmantz Toplununda Aile, Stamboll, 2002, f. 15.

SUL Ortayl, Osmanis Toplumnnda Aile, £. 15-17.



tyre, duke mos e pérfillur gjuhén, kulturén e tjetrit. Shqiptarét nuk kané gené né pozicion qgé té
kené primatin e besimit ortodoks né Ballkan, por ata si ortodoksé kané qené té njohur o
népérmjet t€ Kishés Greke, o népérmjet té Kishés Serbe. Késhtu raste edhe mé té freskéta, té
kohés mé té re, pér té cilat tregon Sami Frashéri®, ka si né Tetové, Prizren, Ohér, etj., ku
shqiptarét ortodoks mé nuk jané shqiptaré por, ata jané té€ sllavizuar. E gjithé kjo éshté rezultat i
asaj q€ shiptarét kané qené pre e nacionalizmave té ndryshme té veshur me petkun e fesé. Né kété
kuptim sistemi millet ka gené me avantazh pér grekét, pasi té gjithé ortodoksét jané quajtur me
emrin greké, jo né kuptimin nacional, por né kuptimin religjioz.

Ndérkaq, nga e gjithé kjo del se né shtetin Osman njerézit né aspektin religjioz jané
klasifikuar né musliman (muslimler) dhe né jomusliman (gajrimuslimler). Dallimi né mesin e tyre
ka qené né bazé té obligimeve qé ata kané patur ndaj shtetit. Jomuslimanét kané patur edhe
obligime edhe té drejtat e tyre. Sé pari ata kané patur statutin e tyre politik: dhimmi dhe
must’emen.” Lirisht mund té themi se, asnjéheré té krishterét dhe hebrenjté né shoqériné
multietnike osmane nuk jané trajtuar ashtu sikur shteti katolik né Spanjé i ka trajtuar hebrenjté né
shek. XIV-XV.*

Prej obligimeve t€ jomuslimanéve ndaj shtetit Osman jané haraci dhe xhizeja. Fjala harag
éshté fjalé arabe dhe ka kuptimin e taksés, gjegjésisht taksés pér tokén. Kurse xhizeja éshté njé
taksé qé merrej prej pasuris€ materialeve té cilén dhimmiu e posedon dhe &shté njé marréveshje
né mes té shtetit osman dhe jomuslimanéve qé jetojné né até shtet. Xhizeja éshté detyrim qé
paguhet pér té fituar garanciné dhe mbrojtjen shtetérore, me té cilén njé jomusliman qgé jeton né
Shtetin Osman do t€ jeté i liruar nga shérbimi ushtarak. Pra njé jomusliman i krishter do té€ paguaj

xhizje pér t'i shérbyer arkés sé shtetit, kurse njé musliman njé gjé té tillé e bén duke dhéné zeqatin,

32'S. Frashéri, Kush e prish pagén né Ballkan, LogosA, Shkup, 2005, £. 60-61.

3 Dhimmi €shté njé term g€ tregon statutin politik t€ jomuslimanéve né shoqériné osmane/islame, sipas té cilit
trajtohet njé jomusliman gé jeton né Shtetin Osman dhe i posedon té gjitha té drejtat e tij me ligj shtetéror. Dhimmité
né shogérine multietnike dhe multikonfesionale osmane/islame kané qené t€ liré té béjné tregéti me mish derti, veré,
ose té béjné ndonjé marréveshje me kamaté. (Shih, B. Lewis, Catzan Kiiltiirler, kesif caginda buristiyaniar, miishimaniar,
yahudiler, Stamboll, 2002, f. 23; G. G. Corm Prilog proucavanju multikonfesijonalnib drustava, f. 203; A. Matkovski, Dietot-
krvninata, Shkup, 1973, f. 22).

3 Muste’menét jané jomuslimané dhe nuk jetojné né shtetin Islam/Osman, kur vijné né kété shtet ata kané t€ drejtat
dhe pérgjegiésité e tyre. Prandaj fjala must’emen ka kuptimin sigurim, besueshméri. (Shih, H. Karaman, Muwkayeseli
Islam Hukntku, Stamboll, 1991, f. 243).

35 Shih, H. Karaman, Mukayeseli Islans Hukukn, Stamboll, 1991, f. 243.

9



pér té cilin jomuslimani nuk éshté i obliguar ta realizojé.” Dallimi né mes té haragit dhe té xhizjesé
éshté se nése njé jomusliman béhet musliman, prej xhizjes lirohet, kurse prej haragit jo.”

Njé céshtje tjetér q€ duhet té€ pérmendet éshté sistemi i devshirmesé. Devshirme ishte njé
sistem népérmijet té cilit zmadhohej numri i ushtaréve né shtetin Osman. Ligji pér aktivizimin e
devshirmesé daton nga koha e sulltan Muratit I, sipas té cilit ligj Shteti Osman prej popullatés
jomuslimane (krishtere), gjegjésisht prej ¢do 40 shtépive té krishtera ka marré nga njé fémi
mashkull t€ moshés t€ caktuar prej 8 deri né 18 vjeg, kurse mé e realizueshmeja ka qené prej
moshés 14 deri né 18 vjeg. Ky ligj éshté praktikuar vetém sipas nevojés sé shtetit. Né ¢do kadilluk,
kudo qé té ishte, né fillim popullata éshté lajméruar pér grumbullimin e devshirmesé. Pastaj
fémijét e krishteré me prindérit e tyre ose me shoqérimin e priftérinjve jané tubuar né vendin e
caktuar. Me vete ata kané patur edhe defferét ku kané qené t€ regjistruar emrat e fémijéve
devshirme. T¢ tillét u jané dorézuar kompetentéve si kadiut, spahiut ose qehasé sé fshatit. T¢
gjithé ata qé jané marré me devshirmené jané paguar nga ana e shtetit.” Ky ligj né fillim éshté
realizuar vetém né pjesén evropiane t€ Shtetit Osman (Ballkan), kurse ka fundi i shek. XV ka
filluar té praktikohet edhe né popullatén e krishteré né Anadoll.” Sistemi devshirmesé njé
jomuslimanit ia mundéson qé ai t€ marré pjesé né ushtriné dhe administratén osmane, kurse njé
musliman nuk merret si devshirme, por ai shkon ushtar. Ky éshté njé lloj balansi qé Shteti Osman
e ka béré né mesin e njerézve, pa dallim feje.

Pra, realizmi i devshirmesé, sipas dokumenteve osmane, né Shtetin Osman ka luajtur rolin
e avancimit t€ jomuslimanéve, gjegjésisht té té krishteréve né adminsitratén dhe né kierakiné
shtetérore. Gjaté realizmit té kétij sistemi nuk mund té themi se nuk ka patur incidente apo
keqgpérdorime, por sa i takon realizimit ne vijén zyrtare ai ka gqené i qarté se kush mund té merret

pér devshirme, si mund té merret pér devshirme etj.”” Sa qé marr guximin qé té konstatoj se,

pérvec familjeve fanatike tradicionale dhe religjioze té asaj kohe, té tjerét, e sidomos funkcionarét

36 H. Karaman, Mukayeseli Istam Huknku, £. 273; Ibni K. el-Xhevzi, Abkanm ebli'dh-Dhinme, Kajro, 2003, f. 23-25; S.
Rizaj, Kosova giaté shekujve X1/, XV dhe X111, administrimi, ekonomia, shogéria dhe lévigja popullore, Prishting, 1982, f. 397-
398.

377, Kardavi, Gajrimuslimin fi’l-mmxhteme’il-islami, £. 32; E. Mardin, Harac, Islam Ansiklopedisi, tom 5/1, Stamboll, 1988,
f. 222.

38 A. Ozcan, Organizacija Vojske kod Osmanlija, Historija Osmanske Dirzave i Civilizacije, Sarajevé, 2004, f. 416.

3 A. Ozcan, Organizacija Vojske kod Osmanlija, Historjja Osmanske Drzave i Civilizacie, f. 414-415; 1. Ortayl,
Osmanit’yr Yeniden Kegfetmek, Stamboll, 2006, f. 27-34; A. Ozcan, “Devsirme”, Istam Ansiklopedisi, v. 9, Stamboll,
1994, f. 254-257; B. Braude i B. Lewis, Osmanlt Devleti igerisinde Huristiyanlar ve Yahudiler, .Akademik Arastirmalar
Dergisi, v. 2, nr. 4-5, Stamboll, 2000, f. 184-185.

40 Shih, Q. Nesimi, Odnosot na Osmanliskata Dr ava kon hritijanstvoto n a Balkanot
ve XI7i XV vek, so poseben osvrt kon hristijanstvoto vo Maked onija , punim
doktorature i pabotuar, Instituti i Historisé Nacionale, Shkup, 2006, f. 72-80.

10



e asaj kohe, kané vrapuar dhe kané intervenuar qé fémijét e tyre té jené né listén e devshirmesé",
pasi ajo ka qené njéra prej formave mé té volitshme pér avancimin e fémijéve dhe té familjeve té
tyre né kierarkiné shtetérore. Kjo, né njé faré forme, i ngjané situatés sé sotme, ku shumé njeréz, e
sidomos funkcionarét, duke mos shiquar diversitetin kombétar, religjioz apo gjuhésor, fémijét e
tyre 1 dérgojné pér studime dhe avancime profesionale népér qendra té ndryshme té botés sé

zhvilluar.

41 Shih, Inalcik, “Arnavutluk’ta Osmanl Hakimiyetinin Yetlesmesi ve Iskender Bey Isyanin Mensei, f. 154-156, 159-
161; Ortaylt, Osmanilt Barsss, £. 117-120; Bozbora, Shqipéria dhe nacionalizmi shqiptar né Perandoriné Osmane, f. 45-47.

11



Dr. Qani NESIMI

Rezyme

Koncepti i “ Tjetrit’ te osmanét dhe pozicioni i shqiptaréve né té

Shikuar nga kéndvéshtrimi 1 Sociologjisé sé religjionit dhe Historisé sé religjioneve,
géndrimi 1 njé njeriu, shogqérie, konfesioni apo kulture ndaj “Tjetrit-Other”, mund té jeté njé
qéndrim ekskluzivist, inkluzivist ose pluralist. Dy té parat jané qéndrime pérjashtuese, edhe pse e
dyta éshté dic mé e buté nga e para. Koncepti i treté éshté integrues, i cili né shoqérité etnikisht
dhe kulturalisht heterogjene éshté mé i pérshatshém dhe mé efektiv.

Sipas té dhénave historike dhe arkivore, Shteti Osman ka qgené njé shtet etnikisht dhe
kulturalisht heterogjen dhe ndaj “Tjetrit” ka patur njé géndrim pluralist. Kjo shihet nga sistemi
millet, sipas té cilit edhe jané klasifikuar popujt brenda kétij shteti. Né aspketin konfesional njerézit
jané klasifikuar né musliman dhe né jomusliman, gjegjésisht né ithtaré té librit. Jomuslimanét
politikisht jané trajtuar zimmi, me statut t€ vegant né nivel shtetéror, dhe mustemen (té siguruarit),
té cilét jané jomusliman qgé jetojné jashté shtetit osman, por kur vijné né kété shtet trajtohen té
siguruar.

Eshté e njé réndésie té vecant historike gé historia mos té bazohet né incidente dhe né
raste q¢ nuk béjné njé argument historik, por ajo duhet bazuar né argumente arkivore qé jané me
peshé né argumentimin e sé kaluarés. Pérveg késaj, duhet patur parasysh qé mos té ndodhé gé té

refuzohet njé gjé vetém nga shkaku se nuk e dimé apo nuk e njohim.

12



Bibliografia

A. Dokumente arkivore

Gayrimuslimlere Ait Defterler (GD), nx. 18, . 42. Osmanli Basbakanlik Arsivi Istanbul (OBAI).

Kilise Defterleri (KD), nr. 8, f. 5-6. (OBAI).

Mubimme Defteri (MD) 89, nr. 265, f. 86; 64, nr. 538, f. 210; nr. 31, f. 220: v. 71, nr. 584 (989/1581); v.
52, nr. 44 (991/1583); v. 62, nr. 209 (995/1587); v. 62, nr. 403 (996/1588); v. 62, nr. 209
(995/1587); v. 62, nr. 403 (996/1588). v. 62, nr. 209 (995/1587); v. 62, nr. 403 (996/1588).
(OBAI).

Avrkivi Shieteror né RM, Sixchilli i Manastirit, nr. 13, £. 22; nr. 8, f. 16; nr. 24, . 22.

B. Literatura

A. Ozcan, “Devsirme”, Lslam Aunsiklopedisi, v. 9, Stamboll, 1994.

A. Ozcan, Organizacija Vojske kod Osmanlija, Historija Osmanske Drzave i Civilizacije, Sarajevé, 2004,

Adem Handzic, Population of Bosnia in the Ottoman Period, IRCICA, Stamboll, 1994.

Adnan Silajdzic, Islam u otkrice krscanske evrope, Sarajevé, 2003.

Adnan Silajdzic, Muslimani u traganju 3a identiteton, Sarajevé, 2000.

Ahmet Akgiindiiz, Islans’da Tnsan Haklar: ve Beyannamest, Stamboll, 1997.

Alekasandar. Matkovski, Dietot-krvninata, Shkup, 1973.

Aleksandar Stojanovski, Iranjski Kadiluk n X171 1 eku, Vrajé, 1985.

Amet Refik, Owiigiincii Asr-i Hicride Istanbul hayat: (1786-1882), Stamboll, 1988.

Ataullah B. Kopanski, Balknalarda Osmanls Baris: ve ‘Bat: Meseles:’, TDVY, Ankara, 2000.

Ataullah B. Kopanski, Islamization of Albanians in the middle ages: the primary sources and the
predicament of the modern historiography, Islamic Studies, 36: 2-3, Islamabad, 1997.

B. Braude i B. Leéis, Osmanli Devleti Icerisinde Huristiyanlar ve Yahudiler, Akademik Arastirmalar
Dergisi, v. 2, nr. 4-5, Stamboll, 2000.

B. Braude, Millet Sistemi’nin ﬂging Tarihi, Osmanle dan Giindimiize Ermeni Sorunn, ed. Hasan Celal Giizel,
Ankara, 2001.

Bernard Leéis, Catzsan Kiiltiirler, kegsif caginda hiristiyanlar, miislimaniar, yabudiler, Stamboll, 2002.

Bernard Luis, Muslimansko otkrice Evrope, Beograd, 2004.

Bibla, Lajmi i Miré, Tirané.

Daniel Goftman, Osmanli Dunyasi ve Avrupa 1300-1700, Stamboll, 2004.

E. Mardin, Harac, Islam Ansiklopedisi, tom 5/1, Stamboll, 1988.

Eqrem bej Vlora, Kujtime 1885-1925, Tirané, 2003.

Fra Luka Markovic, Polemika ili dijalog s islamom?, Livno, 1995.

Fransiz Babinger, Fatih Sultan Mebmed ve Zaman:, Stamboll, 2003.

Goerge G. Corm, Prilog proucavanju multikonfesijonalnib drustava, Sarajevé, 1977.

H. M. Handzic, Islamizacija Bosne i Hercegovine i porijeklo bosnasko-hercegovackih muslimana, Sarajevé, 1940.

Halil Inalcik, “Arnavutluk’ta Osmanli Hakimiyetinin Yerlesmesi ve Iskender Bey Isyanin Mensei, Fazih
ve Istanbul, v. 1, nr. 2, Stamboll, 1953.

Halil Inalcik, Osmanskata Imperija-klasi~no doba 1300-1600, Shkup, 2002.

Halil. Inalcik, Osmanle Imparatoriugn’nun Ekonomik ve Sosyal Taribi 1300-1600, v. 1, Stamboll, 2000.

Hayreddin Karaman, Mukayeseli Islam Hukukn, Stamboll, 1991.

13



Ibni K. el-Xhevzi, Abkamu ehli’dh-Dhimme, Kajro, 2003.

Iber Ortayl, Osmaniz Barzs:, Utuk, Stamboll, 2005.

Iber Ortayly, Osmanis Toplumunda Aile, Stamboll, 2002.

Ilber Ortayly, Osmanlt’ye Yeniden Kegfetmek, Stamboll, 2006.

Mber Ortayl, Son Imparatorluk Osmani-Osmanty’ys Y eniden Kegfetmek 2, Stamboll, 2006.

Islamska Misao H. Mehmeda Handzica, 13bor Radova, Sarajevé, 1994.

Ismail Bardhi, Lufta e “shenjté” né religjionet monoteiste, Pérmbledhje Punimesh, V. 1, Nr. 1, FSHI,
Shkup, 2002.

Ivan Cvitkovic, Interreligijski odnosi u multireligijskom drustvu, Znakovi V'remena, nr. 7-8, Sarajevé,
2000 (ééé, Ibn-Sina.net);

M. A. Yamani, Islam And The Eest: The Need For Mutual Understanding, The American Jonrnal Islamic
Social Sciences, v. 14, nr. 1, Ne€ York, 1997.

M. Todorova, Podbrani izvori za istorijata na balkanskite narodi X17-XIX vek, Sofje, 1977.

Mahmut  Aydin, Higbir Din  Digerinden Ustiin Degildir,  Dinler — Taribi, 2004,
(www.dinlertarihi.com/dosyalar/haberler/haberalt.htm).

Marko P. Duric, Izmedu turskog islama i katolickog hriscanstva, Forum Bosne, nr. 19, ed. R.
Mahmutgehajic, Sarajevé, 2002.

Norman Solomon, Ko su jevreji, [udaizam, ed. R. Hafizovic, Sarajevo, 2005.

Nuraj Bozbora, Shqipéria dhe nacionalizmi shqiptar né Perandoriné Osmane, Tirané, 2002.

Ph. Mansel, Diinyanin Arzuladigr Sebir 1453-1924 Konstantinopolis, Stamboll, 1996.

Qani Nesimi, Odnosot na Osmanliskata Dr ava kon hritijanstvoto na Balkanot ve X1 i X1/1 vek, so poseben
osvrt kon hristijanstvoto vo makedonija, punim doktorature i pabotuar, Instituti i Historisé
Nacionale, Shkup, 2006.

Qani Nesimi, Dialogn obligin hyjnor, Shkup, 2005.

Qani Nesimi, Ortodoksizmi te shgiptarét, Tetové, 2005.

Reshid Hafizovic, Muslimani u dijalogu s drugima i sa sobom, Sarajevé, 2002.

Reshid Hafizovic, Uzajamno priznavanje Islama i Krscanstva, Znakovi vremena, nt. 4, Sarajevé, 1998.

://www.ibn-sina.net/zv/znakovi tekst.asp?tekst id=42&broj_id=3).

S. Getlah, Dnevnik na edno ptuvane do Osmansliskata porta v Carigrad, Sofje, 1976.

Sami Frashéri, Kush ¢ prish pagén né Ballkan, LogosA, Shkup, 2005.

Skender Rizaj, Kosova giaté shekujve X1/, XV'I dhe XV 11, administrimi, ekonomia, shogéria dhbe lévizja popullore,
Prishtiné, 1982.

Sulejman Schéartz, Dva Lica Islama, Sarajevé, 2005.

Yavuz Ercan, “Ermeniler ve Ermeni Sorunu”, Osmanlidan Ermeni Sorunu, ed. H. C. Guzel, Ankara,
2001.

14



