Dr. Taha Xhabir al-Alvani

KORNIZA E NJE STRATEGJIE
KULTURORE

Nga anglishtja:
Mr. Rejhan Neziri

Kreuzlingen - 2003



Hyrje*

Zhvillimet né vijim e sipér si dhe njé séré problemesh t¢ mprehta sidomos né
planin intelektual me té cilat ndeshet sot Ummeti Islam, paragesin njé sfidé té
njémendté pér Islamin. Kétu géndron edhe arsyeja se pérse éshté kaq e
nevojshme dhe urgjente pérpjekja pér té skicuar njé alternativé intelektuale
islame né rrafshin ideor dhe até shkencor. Kjo, insha’allah, do té na ndihmojé né
formulimin e njé politike té garté dhe té koordinuar pérsa i pérket transformimit
kulturor té bazuar né parime té forta e né strategji té shéndoshé. Po ashtu na jep
shpresé se kjo politiké do té ¢ojé edhe né pérfundime shkencore.

Gjendja aktuale né rrafshin intelektual

Gjaté shqyrtimit té gjendjes sé sotme intelektuale né mesin e popujve muslimané
mund té identifikohen tri tendenca kryesore.

E para mund té karakterizohet si tendencé tradicionaliste e cila, pérgjithésisht,
mendimin tradicional t&¢ Ummetit e konsideron si té vetémjaftueshém dhe té afté
pér t’u prezentuar ashtu si¢ éshté apo edhe me disa ndryshime té vogla. Kjo
gasje pretendon se jeta intelektuale e Ummetit ka mundési té formohet e té
organizohet dhe se struktura e qytetérimit té tij mund té ngrihet mbi kété bazeé.
Kjo tendencé shpesh quhet edhe autentike.

Lévizja e dyté, mendimin dhe botékuptimin bashkékohor té Peréndimit, pra
konceptet e tij lidhur me ekzistimin, jetén dhe njeriun, i konsideron si universale
dhe se pa kéto elemente nuk mund té krijohet ndonjé kulturé dhe gytetérim
modern. Kjo tendencé pretendon se mendimi peréndimor duhet té adoptohet né
térési dhe se ¢do aspekt negativ qé mund té rezultojé me kété rast duhet
konsideruar si njé ¢cmim té cilin gjithsesi duhet paguar né qofté se déshirojmé té
ngrejmé njé kulturé dhe gytetérim modern. Ky botékuptim ndryshe quhet edhe
modernist.

Lévizja e treté, apo tendenca eklektike, ndérkag, angazhohet pér njé tjetér
botékuptim. Ajo pohon se duhet selektuar nga mendimi tradicional mé té
shéndoshén dhe nga ai bashkékohor ‘modern’ até gé konsiderohet dhe provohet
té jeté e pranueshme dhe gé té dyja té shkrihen né njé kazan pér té formuar njé

* Artikulli né fjalé éshté njé ligjératé gé autori e ka mbajtur né Rabat t¢ Marokos né gusht té
vitit 1988 si i ftuar i Organizatés Islame pér Arsim, Shkencé dhe Kulturé (ISESCO).



strukturé intelektuale e cila do té sigurojé njé bazé té garantuar pér arritjen e asaj
qé e kérkojmé.

Mirépo, tendenca tradicionaliste, ashtu si¢ éshté prezentuar dhe zbatuar né té
kaluarén, nuk ka mund ta parandalojé rénien e Ummetit né njé gjendje prej sé
cilés vuan akoma edhe sot. Po késhtu, as mendimi peréndimor, ashtu si¢ éshté
prezentuar e zbatuar, nuk mund ta mbrojé Ummetin nga efektet e tij negative, té
démshme madje edhe déshtuese té cilave nuk mund t’u iké dot. Dhe sé fundi,
avokatét e tendencés eklektike — selektive akoma nuk i kané prezentuar detajet e
késaj pérzierjeje gé e kané propozuar, e lére mé té mundohen ta fusin né fuqi.
Krejt kjo na detyron ta parashtrojmé pyetjen edhe ashtu mjaft té pérhapur: A po
pérjeton Ummeti njé krizé té njémendté intelektuale, dhe nése po, cila do té ishte
rruga e daljes nga kjo krizé?

Gjendja aktuale né rrafshin shkencor

Pér t’iu pérgjigjur pyetjes sé sipérshtruar nevojitet njé shikim i shkurtér mbi
gjendjen aktuale né fushén e shkencés. Studentéve tané sot u barten dy lloje
diturish. Né té parin béjné pjesé shkencat bashkékohore sociale dhe humane si
dhe ato teknike e té zbatuara. Té gjitha kéto degé shkencore ushtrojné kontroll
dominant mbi organizimin dhe funksionimin e té gjitha aspekteve té jetés. Ato
pérbéjné njé trup shkencash parimet, rregullat, géllimet dhe metodat e té cilave
jané formuar nga mentaliteti peréndimor pérmes kornizés, filozofisé dhe
backgroundit té tij fetar dhe intelektual — duke e pérjashtuar me kété rast
kontributin e muslimanéve lidhur me bazat e disave prej kétyre degéve
shkencore. Cdo aspekt i kétyre shkencave éshté i lidhur ngushté me formén
peréndimore té gytetérimit.

Né té dytin béjné pjesé shkencat té cilat muslimanét i quajné Sher’ijjeh (gé kané
té béjné me Sheri’atin ose té drejtén islame) apo ‘aslijjeh (gé kané té béjné me
bazat e Islamit). K&to shkenca pastaj ndahen mé dysh: né géllimore dhe né
instrumentale. Ekspertét e klasifikimit e té katalogizimit té shkencave té dyja
kéto 1 fusin nén njé titull té pérbashkét: el-‘ulum en-naklijjeh (‘shkenca té
transmetuara’).

Shumica e kétyre shkencave jané zhvilluar pér t’i trajtuar ¢éshtjet e periudhés gé
ka pasuar até né té cilén jané themeluar shkencat islame né shek. Il hixhrij, si
pérgjigje ndaj realitetit historik t¢ Ummetit té asaj kohe. Librat dhe punimet
burimore gé garkullonin népér duart e studentéve té kétij lloji shkencash ishin
pérgatitur pas mbylljes sé ixhtihadit (vetépérpjekjes kreative pér nxjerrjen e
ligjeve prej burimeve legjitime) dhe pérhapjes sé taklidit (imitimit té veprave té
dijetaréve parapraké). Autorét e kétyre punimeve i pérgatitnin ato me kujdesin
mé té madh duke u kushtuar réndési té vecanté imtésirave gjuhésore dhe stilit
artistik né ményré gé studentéve, kolegéve dhe rivaléve té tyre t’'ua bénin me
dije thellésiné e njohurive gé i posedonin. Ato mé tepér ishin monologje se sa

3



vepra didaktike. Metodat dhe pérmbajtjet e materialeve té kétilla e mbéshtesnin
konceptin e taklidit dhe e inkurajonin popullin gé ta ndigte até. Me réndési ishte
qé populli té largohej prej cdo lloji té ixhtihadit e mé pas té shkaktonin edhe
urrejtjen e popullit ndaj tij. Njé shkencé e Kétillg, gjithsesi se nuk mund ta
pérgatiste askénd té pérballej me realitetet e jetés. Pér mé keq, ajo me té madhe
e nxiste dhe e promovonte ndjekjen e verbér dhe imitimin e me kété edhe i dha
fund aktivitetit dhe krijimtarisé intelektuale. Prandaj ai qé kérkonte dituri ishte i
detyruar té zgjidhte ose ndjekjen e mendimeve té huaja bashkékohore ose t’u
bashkangjitej ményrave té vjetra tradicionale té t¢ menduarit. Ndérkaq asnjéra
nga kéto shkenca nuk ka mund t’ia mundésojé atij arritjen e ixhtihadit operativ i
cili do té mund t’i shérbente si mjet ndihmés né pérballimin e problemeve
aktuale né njé ményreé té shéndoshé e té pérshtatshme.

Gjendja aktuale e muslimanéve né fushén e arsimit

Kur t’i kthehemi sistemit arsimor népér botén islame, do té vérejmé se atje
sundojné dy sisteme arsimimi. | pari éshté ‘sistemi islam’ tradicional i cili
studentéve u ofron njé program ku pérfshihen edhe shkencat e Sheriatit. Ky
system kufizohet né pérgatitjen dhe aftésimin e studentéve pér punét personale,
pér mbulimin e nevojave arsimore — edukative, pér prirjen né xhami gjaté
namazit etj. Pjesa dérrmuese e kétij sektori mbetet si puné private gé ka njé
afrim té kufizuar me fondet publike. Paraté e nevojshme pér kété sektor
kryesisht sigurohen nga té ardhurat e vakufeve. Atje ku vihen né disponim
fondet publike, kérkesat pér sekularizém imponohen né emér té ‘modernizmit’.

| dyti dhe mé i pérhapuri éshté sistemi sekular apo afetar i cili i bart té gjitha
llojet e njohurive dhe shkencave bashkékohore népér shkallét e ndryshme té
arsimit. Ky sistem proklamon njé orientim joislam dhe masa té jashtézakonshme
duke e nxjerré jashté loje sistemin islam. Meqé studentét e sistemit islam rriné
anash realitetit dhe sfidave té jetés bashkékohore, ata si zakonisht nuk paragesin
ndonjé konkurrencé pér ata té sistemit sekular. Si rrjedhojé e késaj pra, éshté
sistemi sekular joislam ai gé i kultivon dhe i krijon liderét intelektualé, politiké
dhe socialé t¢ Ummetit si dhe menaxherét e shérbimeve té tij dhe té mjeteve té
prodhimit.

Si rezultat i késaj dikotomie, sistemi edukativo — arsimor béhet mjet ndarjeje i
Ummetit dhe i shterjes sé energjisé sé tij. Né fakt, arsimi dhe edukata duhet té
jené mjete afruese dhe bashkuese té¢ muslimanéve dhe té cilat do t’i pajisnin ata
me njé perspektivé té pérbashkét kulturore e cila do t’i conte ata drejt progresit
dhe konstruksionit. Ato duhet té krijojné harmoni dhe té sigurojné njé cak té
pérbashkét dhe késisoji t’i drejtojné té gjitha forcat drejt zhvillimit té
muslimanéve té drejté mendjet, shpirtérat, sjelljet, dhe fuqité e iniciativés dhe
rezonimit individual té té ciléve jané té shéndosha dhe produktive.



Shumé shfagje té ndarjes dhe té pércarjes — po bile edhe té konflikteve tragjike —
qé po e réndojné sot botén islame, bartin gjurmét e aspekteve negative té késaj
dikotomie. Krahas késaj, ekzistojné edhe efekte negative té disa degéve ‘té
posacme’ té arsimit si¢ jané ato ushtarake, private dhe té huaja, té cilat
reflektohen né géndrimet dhe né vizionet kulturore té studentéve.

Gjendja aktuale e Ummetit né rrafshin e qytetérimit

Territoret e Ummetit sot béjné pjesé né ndér mé té réndésishmet nga aspekti
strategjik dhe pérfshijné vendet mé té pasura né boté. Ato pérmbajné léndét e
para mé té réndésishme gé jané té nevojshme pér industriné peréndimore si dhe
resurse t& médha njerézore. Muslimanét kané njé trashégimi madhéshtore dhe i
posedojné burimet mé té mira té udhérréfimit, respektivisht posedojné Shpalljen
hyjnore (Vahjin) me dy pjesét e saj: Kur’anin e paimitueshém, pérfshiré kétu
edhe interpretimet dhe zbatimet e tij, si dhe Sunnetin e Muhammedit a.s.
Mirépo, edhe pérkundér késaj, sot bota islame vuan nga ndarjet dhe pércarjet e
brendshme, nga turbulenca dhe vetékontradikta, nga lufta dhe kanosjet pér
pagen botérore, nga pasuria marramendése dhe vobekésia tej mase, nga uria dhe
epidemité.

Ummeti éshté ndaré, pércaré e copétuar né mé shumé se pesédhjeté shtete —
kombe, té ndara me kufij artificialé té disajnuar pér krijimin dhe sigurimin e
vazhdimésisé sé férkimit, tensionit dhe konfrontimit sidomos midis shteteve
fginje. Asnjéra nga kéto shtete nuk ka patur gjasa ta arrijé liriné dhe stabilitetin
e ploté apo integrimin e qytetaréve té saj cka do t& mundésonte pérgéndrimin e
energjive té saj né konstruksion dhe zhvillim. Faktorét e disharmonisé si¢ jané
sektarizmi, frakcionalizmi dhe nacionalizmi kané gené ag dominanté sagé kané
krijuar gjendjen e njé jostabiliteti dhe brenge té vazhdueshme e cila shumé lehté
ka mund té manipulohet né ¢do kohé nga fuqité e jashtme dhe késisoji kané guar
drejt rrémujés dhe anarkisé. Mungesa e lirisé individuale e pengon ngritjen
intelektuale dhe kulturore, si dhe zhvillimin e natyrshém psikologjik té njerézve.
Muslimani vazhdon té jetojé nén hijen e vobekeésisé, shtypjes dhe terrorit pa
marré parasysh nése kéto vijné nga ata qé jané pérgatitur vecmas pér t’ia
imponuar Ummetit format e té menduarit dhe té kulturés peréndimore, apo nga
diktatorét ushtaraké té cilét e kané uzurpuar fuginé dhe me forcé, torturé dhe
frikésim té mendjelehtéve e imponojné politikén arbitrare dhe kapricioze té njé
individi. Né regjime té kétilla diktatoriale roli i trupave dhe i institucioneve
politike dhe administrative éshté i suprimuar fare dhe kjo gjendje shkakton
rrénimin e té gjitha kualiteteve dhe té potencialit kulturor té njeriut.

Shumica dérrmuese e Ummetit éshté analfabete. Nevojat e tyre i tejkalojné té
mirat, 1éndét dhe shérbimet gé ata mund t’i sigurojné. Madje edhe sa u pérket
nevojave té réndésishme dhe vitale té jetés asnjé shtet musliman nuk éshté i
vetémjaftueshém. Kjo mungesé si zakonisht éshté shkaktuar nga importi i cili e

5



rrit varshmériné ndaj fugive té huaja. Ajo gé situatén e bén akoma mé té
padurueshme éshté fakti se 1éndét e para blihen prej shteteve muslimane me
¢mimin mé té ulét ose edhe pér asgjé, dhe u rikthehen si té mira té fabrikuara me
¢cmimet mé té larta. Shumica e kétyre shteteve ballafagohen me vdekje urie,
ndérsa té tjerat mund té reduktohen né njé nivel té kétillé edhe até shumé
urgjentisht vetém nése késhtu déshirojné eksportuesit dhe fuqité e huaja.

Disa shtete muslimane gé e kané ndjekur rrugén e industrializimit nuk kané
mund ta arrijné vetémjaftueshmériné e ploté thjesht ngase kané gené té varura
nga burimet e huaja sa i pérket shumicés sé pajisjeve té nevojshme pér
zhvillimin e industrive té tyre. Kéto burime, pra, posedojné mundésiné pér ta
kontrolluar industriné lokale dhe pér ta dirigjuar até sipas interesave té tyre
politike dhe ekonomike.

Né té shumtén e rasteve, ‘industria muslimane’ nuk ka gené e disajnuar pér t’i
mbuluar nevojat elementare, urgjente dhe vitale t&¢ muslimanéve, por vetém sa
pér t’i mbuluar ato té dorés sé dyté té cilat do t’i kénagnin déshirat dhe shprehité
konsumuese té mbjella te muslimanét né dobi té té tjeréve. Bota islame
fatkegésisht e ka zhvilluar shprehiné e konsumimit té prodhimeve té njé
qytetérimi té huaj bashkékohor dhe i ka adoptuar shumé aspekte té jashtme té tij.
Ajo, né Kkryeqytetet e saj ka ndértuar rrugé, godina dhe vende argétimi
‘moderne’ sipas stilit peréndimor. Ajo gjithashtu ka ngritur disa institucione
politike dhe ekonomike té bazuara né modelet peréndimore. Mirépo, té gjitha
kéto masa nuk arritén ta sjellin transformimin e déshiruar, po as edhe qé e kané
véné Ummetin né rrugén e cila do ta shpiente drejt kétij transformimi. Si mund
té tejkalohet kjo?

Drejt njé alternative islame né rrafshin intelektual

Pér t’ia prezentuar sot Ummetit mendimin alternativ islam, fillimisht duhet gé
mendimin islam ta rishqyrtojmé né térési dhe t’i rivlerésojmé metodat e tij. Ne
gjithashtu duhet kuptuar pozitén e mendimit ‘regjional’ dhe *nacionalist’ si dhe
até peréndimor, si pér nga aspekti marksist ashtu edhe nga ai liberal. Pé&r mé
tepér, duhet kuptuar shkallén e ndikimit té mendimit té huaj né botén islame me
qéllim gé té vetédijésohemi pér sfidat e médha me té cilat po ndeshemi dhe pér
presionin gé po e ushtrojné historia dhe e tashmja né mendjet e muslimanéve.

Ekzistojné njé séré kushtesh té réndésishme pér njé reformim té kétillé té
mendimit. Para sé gjithash, ky reformim duhet té jeté gjithpérfshirés dhe i liruar
nga té gjitha shtypjet psikologjike, qofshin kéto té sé kaluarés apo té kohés mé té
re; duhet té zbatohet me géllim té korrigjimit, vetékritikés dhe kérkimit té
njémendté té alternativave shkencore té cilat udhéhigen né bazé té parimeve
teorike dhe intelektuale.



Njé revizionim i kétillé do t’i nxirrte né pah c¢éshtjet kontradiktore té cilat gé me
kohé e kané okupuar mendjen e muslimanit dhe té cilat e kané penguar até té
mos jeté pozitive dhe efektive. Céshtje si kéto jané kauzaliteti, i ashtuquajturi
konflikt midis shkencave té transmetuara dhe arsyes, imitimi i verbér i disa
mendimtaréve me efektet e tij gjymtuese, si dhe dinjiteti i njeriut. Duhet
riinterpretuar kéto céshtje né njé formé té shéndoshé dhe objektive dhe duhet
kérkuar lirimin e mendjes sé muslimanit nga prangat dhe efektet negative té
kétyre ¢éshtjeve qé i kané ushtruar mbi psikologjiné, mentalitetin, arsimin dhe
meényrén e jetesés sé tij.

Ne duhet revizuar dhe korrigjuar strukturén e trashéguar kulturore historike dhe
t’1 shpétojmé dobésisé, dikotomisé dhe mungesés sé realitetit té cilat e pengojné
efikasitetin dhe efektivitetin e saj. Gjithashtu duhet rishgyrtuar té gjitha
konceptet mbizotéruese dhe duhet punuar né arritjen e pasqyrimeve dhe
perspektivave té garta pér jetén, universin dhe njeriun si dhe pér c¢éshtje té tjera
qé kané té béjné me kéto. Krahas késaj, ne gjithashtu duhet té bijmé né ujdi rreth
burimeve té kétyre perspektivave dhe té punojmé né disajnimin e sistemeve dhe
institucioneve islame duke e pérkufizuar me kété rast rolin e ¢donjérés prej tyre,
me géllim qé té mund t’i arrijné objektivat e Islamit edhe pse pér nga forma dhe
struktura nuk do t’i pérgjigjeshin né térési realitetit historik. Kjo do té shpiente
drejt njé koncepti islam pér gytetérimin i cili do t’ia mundésonte muslimanit té
bénte ¢cmos pér ngritjen e Ummetit dhe pér arritjen e géllimeve dhe objektivave
té tij. Ne duhet té synojmé transformimin e gjithé sa u tha mé larté — sipas njé
metode té definuar — né njé sistem té koordinuar kulturor i cili do ta akulturonte
dhe edukonte téré Ummetin dhe i cili do ta shndérronte até né njé sistem té
suksesshém dhe operativ.

Sipas mendimit toné, baza e shéndoshé intelektuale e cila éshté parakusht pér
ngritjen e njésistemi qytetérues duhet t’i barté kéto tri vecori:

Ajo duhet té posedojé burime té sigurta e té pagabueshme dhe té jeté e mbrojtur
nga gabimi dhe devijimi destruktiv né ményré qé té menduarit t€ mos
shndérrohet né imagjinim dhe né meditim lajthités; ajo duhet té jeté e
pranueshme nga aspekti racional dhe logjik né ményré gé nése mendjes sé
muslimanit i parashtrohen ide té caktuara t¢ mund ajo t’i trajtojé né ményré
korrekte; dhe sé fundi, baza intelektuale duhet té jeté edhe realiste qé té mund té
bashkéveprojé me realitetin dhe ta transformojé e té ndikojé né té pozitivisht.

Drejt njé strategjie né rrafshin shkencor

Sot, njohja shkencore éshté e definuar sipas késaj maksime: “Cdo pjesé e
njohjes éshté Iéndé e eksperimentit té prekshém”. Ky pérkufizim ka mbizotéruar
me shekuj té téré dhe &shté pranuar edhe nga Organizata e Kombeve té
Bashkuara pér Arsim, Shkencé dhe Kulturé (UNESCO). Ky pérkufizim éshté

7



pérdorur si kriter se cila njohje éshté shkencore, e cila jo. Pérmes adoptimit té
kétij koncepti dhe pérmes mbéshtetjes sé gjithanshme té tij, Shpallja (Vahji) nuk
éshté pranuar si burim i njohjes, i kulturés dhe i qytetérimit. Té gjitha degét e
njohjes té bazuara né Shpalljen jané pérjashtuar nga fusha e njohjes shkencore
pa marré parasysh nése ato e kané trajtuar botén e prekshme apo até pértej saj.
Té gjitha kéto fusha té njohjes jané konsideruar té kené gené “fabula’ apo njohje
‘joshkencore’ pa kurrfaré dobie.

Si rezultat, metoda empirike éshté konsideruar si mjeti i vetém pér arritjen e
njohjes shkencore. Njeriu éshté numéruar vetém si njé shumési e substancave
biologjike. Shkencat sociale dhe ato humane kané gené béré léndé e ligjeve té
shkencave natyrore. Eksperimentet kané gené aplikuar mbi kafshét duke u
orvatur t’i definojné ligjet té cilat do t&¢ mund té aplikoheshin edhe mbi njeriun
né fushén e sjelljes, pérgjegjésisé, reaksionit, ndikimit, bindjes, refuzimit dhe
ményrés sé mbulimit té nevojave materiale dhe té tjera si kéto.

Edhe muslimanét e kané pranuar njé qasje té kétillé. Si rezultat, shkencat
shogérore dhe humane bashkékohore, me metoda dhe me njé filozofi té kétillé,
jané béré burimet bazé pér arsimimin e muslimanit, pér formimin e mentalitetit
té tij dhe pér definimin e géndrimeve té tij pérkitazi me vlerat e sé vértetés dhe
té sé mirés. Po késhtu, edhe artet e bazuara né njé filozofi té kétillé jané béré
burim i formimit té psikologjisé sé tij dhe i definimit té shijeve dhe géndrimeve
té tij pérkitazi me vlerat estetike. Metodat dhe planet mésimore népér
universitetet, institutet dhe shkollat kané gené 1éndé e njé gasjeje té kétillg, né
ndérkohé gé westernizimi dhe téhuajésimi nga vlerat islame éshté thelluar
gjithnjé e mé tepér duke cuar drejt barazimit té Shpalljes me mitin. Ka gené
instaluar njé hallké e fugishme midis fuqisé, produktivitetit dhe aftésisé sé
Peréndimit nga njéra ané dhe mendimit té Peréndimit, besimeve dhe koncepteve
té tij lidhur me Zotin, universin, njeriun, fené, jetén, natyrén, kohén, historiné,
materien, gruan, shpirtin, shkencén, njohjen dhe me céshtje té tjera té ndryshme
nga ana tjetér.

Duke u mbéshtetur né até sa u tha mé sipér, konsiderojmé se hapi i paré drejt
formulimit té njé strategjie kulturore islame pérbéhet nga ridefinimi i njohjes
sipas epistemologjisé islame dhe né ményré gé do té ishte e pranueshme nga té
gjithé muslimanét kudo gé té jetonin.

Teoria bashkékohore e njohjes pohon se burimi i vetém dhe i mundshém i
njohjes shkencore éshté bota e prekshme. Teoria islame e njohjes shkencore
ndérkag thekson se njohja ka dy burime: Shpalljen dhe botén e perceptueshme.
Shpallja éshté burimi i fakteve dhe i sé vértetés absolute rreth té cilave nuk ka
kurrfaré dyshimi dhe ajo (Shpallja) nuk éshté 1€ndé e relativitetit. Shpallja éshté
e pérmbledhur né Kur’an gé éshté fjala e Zotit e shpallur Muhammedit a.s. All-
Ilahu xh.sh. i ka béré sfidé njerézimit pér té prodhuar njé sure (kaptiné) gé do t’i
pérgjigjej sé paku njé mé té shkurte né Kur’an:



“Dhe nése dyshoni né até cka i kemi shpallur robit toné, atéheré
silleni ju njé kaptiné té ngjashme me té (Kur’anin), madje thirrni
edhe déshmitarét tuaj, pérvec All-llahut, nése e flisni té vértetén!™
(2:23).

Burimin e dyté té Shpalljes e pérbéjné sqgarimet obligative té Kur’anit té
pérmbledhura né Sunnetin e Muhammedit a.s. i cili pérbéhet nga hadithet dhe
vendimet e tij autentike, gjegjésisht nga krejt ajo qé e ka théné, e ka punuar, e ka
aprovuar apo e ka kundérshtuar ai.

Pérvec késaj, teoria islame e njohjes si mjete pér arritjen e njohjes i konsideron
edhe racion, perceptimin dhe eksperimentin. Né Kur’an thuhet:

“All-llahu ju nxori nga barget e nénave tuaja (si foshnje) qé nuk
dinit asgjé. Ju pajisi me (shqgisa pér) té dégjuar, me té paré dhe me
zemér, mbase do té jeni mirénjohés™ (16 : 78).

Sipas Islamit, asnjé informaté nuk mund té quhet njohje e vérteté apo té jeté e
denjé pér t’u pranuar po ge se nuk provohet (argumentohet) nga Shpallja apo
nga bota e perceptueshme. Njohja gé del nga kjo mé e fundit do té duhej té
derivohej pérmes njérés nga tri mjetet e pérmendura mé larté e qé jané: arsyeja,
perceptimi apo eksperimenti. Kur’ani u bén sfidé njerézve duke u théné:

“Sillni argumentin tuaj nése jeni té singerté!”” (2 : 111).
Ata gé shprehin njé besim té pavértetuar, ai i pyet:

“A keni ju ndonjé “ilm (njohje, fakt, argument) té na e paraqitni?
Ju vetém pér supozimesh mbaheni dhe ju vetém génjeni” (6 : 148).

Dhe kategorikisht pohon:

“E pér até nuk diné kurrgjé, pasojné vetém hamendjen, kurse
hamendja nuk éshté asgjé ndaj sé vértetés™ (53 : 28).

Dy fushat pér té cilat njeriu duhet té dijé e té kuptojé dicka jané: bota ‘e
padukshme’ (‘alemu’l-gajb), respektivisht krejt ajo gé éshté pértej kapjes sé
perceptimit té genieve té krijuara; dhe bota ‘e dukshme’ (“alemu’sh-shehadeh),
pra, krejt ajo gé mund té déshmohet pérmes shqgisave dhe racios sé krijesés.
Burimi primar pér botén ‘e padukshme’ éshté Shpallja, ndérsa pér até ‘té
dukshmen’ éshté bota e prekshme. Eksperimentet dhe perceptimi, té cilat mund
ta mbéshtesin njéra-tjetrén, sigurojné prova pér botén ‘e dukshme’ pérmes
mjeteve té ndryshme. Nése ne hedhim njé themel té shéndoshé pér teoriné
islame té njohjes dhe e prezentojmé até si njé alternativé pér até peréndimore,
me kété do ta kemi vendosur bazén e dyté té strategjisé kulturore té propozuar.

Kjo strategji duhet té lindé nga té kuptuarit se ¢do popull ka njé ¢éshtje kryesore
interesimi, njé besim apo njé qéllim kryesor i cili e pajis até me motivim,
inspirim dhe nxitje né té gjitha fushat e njohjes e té punés. Zakonisht, secili
komb shikon ta mbjellé kété besim apo géllim né vetédijen e rinisé sé tij duke i
pérdorur té gjitha metodat e mundshme sidomos né fazén e fémijérisé. Ai



vazhdon ta ushqejé e ta forcojé kété besim né té gjitha fazat e tjera té zhvillimit
té individit.

Sistemi i sotém arsimor né botén islame e ka |éné pas dore mbjelljen dhe
kultivimin e njé besimi té kétillé si dhe té vizioneve, standardeve apo motiveve
té shéndosha te té rinjté muslimané. Si rezultat i késaj mospérfilljeje, sot, géllimi
I arsimit pér té riun musliman éshté béré fitimi i njé pune té pérshtatshme me té
ardhura té pérshtatshme. Materializmi éshté pérhapur mjaft ndér studentét té
cilét e kané humbur ¢do ndjenjé té njé qgéllimi té garté né jeté. Planet dhe
programet akademike e kané léné pas dore ngulitjen e njé géllimi té shéndoshé
né ndérgjegjen e té riut musliman. E vetmja rrugé pér ta arritur kété éshté
vendosja e njé besimi té shéndoshé islam (akideh) dhe mbjellja e njé vizioni té
garté islam né zemrat dhe mendjet e té riut musliman. Ne duhet t’i shfrytézojmé
té gjitha mjetet dhe burimet e mundshme pér kultivimin dhe zhvillimin e kétij
besimi dhe vizioni me géllim gé ta arrijmé ndjenjén e pérkatésisé ndaj Ummetit
islam. Kété besim duhet béré motivim dhe inspirim pér mendimet dhe ndjenjat
tona.

Shkollat e mesme né Peréndim, pérkundér sekularizmit peréndimor, nxénésve té
vet ua mésojné trashégiming, historiné kulturore dhe traditat peréndimore né
ményré té integruar dhe gjithpérfshirése. Kjo te nxénésit e mbjell ndjenjén e
pérkatésisé si dhe qéllimet kryesore dhe strategjiné e kombit té tyre. Ata rriten
me kété ndjenjé dhe e bartin me vete vizionin e kombit té tyre si dhe konceptet e
tij lidhur me jetén, gjithésing, njeriun, kulturat e tjera bashké me aspektet tjera té
botékuptimit té tij.

Strategjia kulturore gé po e propozojmé duhet ta inkorporojé Islamin dhe
vizionin e tij, jo pérmes oréve té caktuara mbi ‘religjionin’, por pérmes téré
sistemit arsimor. Cdo program arsimor duhet té synojé formimin dhe ngulitjen e
kétij besimi; ndérsa ne duhet ta pastrojmé ¢do njé program té kétillé arsimor nga
cdo gjé gé éshté kontradiktore dhe bie ndesh me kété besim. Kjo do té mund té
béhej pérmes riorganizimit té sistemit arsimor né té gjitha vendet islame dhe
pérmes flakjes sé ndikimeve negative té dallueshmérisé midis arsimit fetar,
sekular, civil dhe ushtarak. Njé dallueshméri e kétillé ka krijuar ndarjen dhe
vazhdon ta pérjetésojé até midis njerézve tané ag shumé sagé studentét e
shkollave dhe universiteteve ‘fetare’ bartin ide, mendime dhe koncepte fare té
ndryshme nga ata té shkollave dhe universiteteve sekulare apo ushtarake. Ne
nuk e déshirojmé suprimimin e dallueshmérisé dhe té specializimit gjaté procesit
arsimor; até gé ne e déshirojmé éshté t’i jepet fund segmentimit té njohjes.

Kjo mund té arrihet pérmes integrimit té té gjitha sistemeve ekzistuese dhe
Krijimit t& njé sisitemi té vetém té bazuar né mésimet, frymén dhe vizionin
islam. Sistemi i ri arsimor, programet dhe metodat e tij bashké me pérgjegjésit e
tyre do té inspiroheshin nga parimet dhe géllimet e Islamit. Ata duhet té heqin
doré nga programet e huaja arsimore — si pér nga pérmbajtja ashtu edhe pér nga
metodat — té cilat kané gené adoptuar pa mos i marré né konsideraté nevojat dhe
aspiratat specifike t¢ Ummetit toné. Njé sistem i tillé i njésuar arsimor do té

10



shkaktonte lindjen e njé ndjenje misioni me ndihmén e sé cilés té arriturat
profesionale dhe suksesi material nuk do té konsideroheshin si dobi genésore e
as si cak i arsimit. Ky sistem arsimor patjetér duhet t’i bashkojé ideté, konceptet
dhe ndjenjat tona lidhur me té gjitha ¢éshtjet kyce. Nése pas krejt késaj futen
dallueshméri né specializimet e ndryshme, atéheré mé studentét dhe dijetarét
nuk do ta ndjenin veten té izoluar e té téhuajésuar.

Nése ky unifikim i sistemit arsimor zbatohet né ményré té shéndoshé, atéheré té
gjithé studentét e Ummetit do t’i pajisé me nga njé hise té miré té njohjes islame
duke e pérgafuar besimin, vlerat dhe géllimet e Islamit, moralin dhe sjelljen e
muslimanit, njoftimin me legjislacionin, historiné dhe gytetérimin islam bashké
me krejt até qé éshté e domosdoshme dhe genésore pér njohjen bashkékohore.

Gjaté zhvillimit té njé alternative islame né rrafshin intelektual dhe shkencor
kujdes té vecanté duhet kushtuar studimit té qytetérimit islam. Ky studim, qé do
té béhej sipas njé plani té pérshtatshém dhe metodik né té cilin do té
kontribuonte nj& numér i madh i mendimtaréve, pedagogéve dhe psikologéve té
zgjedhur muslimané, konsiderohet si njéra ndér mjetet mé té réndésishme pér
krijimin dhe kristalizimin e ndjenjés sé pérkatésisé sé individit ndaj Ummetit gé
do t’ia mundésonte atij ta kuptonte frymén gé i ka motivuar stérgjyshérit e tij né
arritjen e vlerave té médha né fushén e artit e té shkéncés si dhe né mendimin
politik, social dhe ekonomik. Né té njéjtén kohé ai do t’i kuptonte edhe vuajtjet
dhe dhimbjet e tyre, ¢ka do t’ia zhvillonin vetédijen dhe do t’ia mundésonin ta
krahasonte vetveten me popujt dhe qytetérimet e tjera. Studimi i gytetérimit
islam do té ndihmojé né krijimin dhe zhvillimin e njé vetédijeje lidhur me
trashégiminé e tij, frymén qé e ka formuar dhe i ka dhéné jeté si dhe até gé e
dallon kété qytetérim prej té tjeréve. Kjo gjithashtu do té ndihmojé né zhvillimin
e aftésisé pér planifikim té ardhmérisé dhe né shikimin pérpara. Studimi i
qytetérimit islam do té ndihmojé edhe né mbrojtjen e muslimanit nga fshesa e
rrymave né konflikt t¢ modernizmit té cilat orvaten t& dominojné mbi té. Eshté e
vérteté se askush nuk mund t’i iké stuhisé sé modernizmit pa u démtuar, pérvec
atyre gé i takojné njérit prej qytetérimeve garuese i cili njé dité do té
karakterizohet si alternativé né ndérkohé gé té tjerat do té kené déshtuar dhe do
té jené harruar.

Strategjia joné e re arsimore duhet té pérfshijé edhe planifikimin e njé kursi
studimesh gé bazat, vlerat, burimet dhe géllimet e Islamit do t’i sgaronte si
burime té mendimit, kulturés dhe qytetérimit. Ky kurs do té zgjaste katér vjet
brenda fazés sé paré té arsimit universitar dhe do ta ndignin té gjithé studentét pa
marré parasysh specializimin e tyre. Né té do té trajtohej historia islame, té
arriturat historike té qytetérimit islam si dhe vecorité kryesore té kulturés islame.

Duke vazhduar nga ajo gé u cek mé larté, ne duhet qé shkencat shogérore dhe
humane si dhe artet t’i prezentojmé nga pikévéshtrimi islam. Ne duhet té
kuptojmé se metodat dhe teorité e shkencave moderne humane, sociale dhe té
artit kané gené formuar né ményré gé do t’i reflektonin mendimet, besimet dhe
strategjité peréndimore sipas cageve dhe géllimeve té jetés peréndimore.

11



Céshtjet gé kané té béjné me kété, rrjedhin nga teorité peréndimore té njohjes.
Mirépo, duke i marré parasysh té gjitha kéto shkenca, veté njeriu peréndimor ka
filluar t’i ndjejé mangésité dhe paaftésité e tyre madje edhe né mbulimin e
nevojave personale. Kéto shkenca aktualisht po ndeshen me njé séré problemesh
serioze sa u pérket metodave, teorive dhe zbatimit té tyre, ndérsa njeriu
peréndimor éshté duke u pérpjekur té gjejé rrugé pér korrigjimin e tyre.

Muslimanét kané nevojé t’i kené shkencat e tyre humane, sociale si dhe artet té
bazuara né besimet e tyre dhe né teoriné e njohjes té derivuar nga burimet e kétij
besimi. Nése arrihet kjo, atéheré nuk do té jeté vetém muslimani ai gé do ta keté
arritur géllimin e tij né fitimin e njohjes sé shkencave humane dhe shogérore
islame té cilat kané lidhje té ngushté me vlerat morale. Né té vérteté, kéto vlera
do té kontribuonin edhe né arritjen e mirégenies sé pérgjithshme té gjinisé
njerézore.

Ky cak do té arrihej pérmes studimit té mésimeve Kur’anore dhe té Sunnetit qé
kané té béjné me té gjitha céshtjet shogérore dhe humane, si dhe pérmes
klasifikimit té tyre sipas temave té shkencave shogérore dhe humane, né ményré
qé té siguronin direktiva dhe parime té pérshtatshme pér shogérité tona. Kjo
puné do té zbatohej pérmes grupeve té hulumtuesve té pérbéra prej specialistéve
té shkencave humane, shoqgérore, té gjuhés arabe si dhe té shkencave Kur’anore
e té Sunnetit.

Krahas késaj, trashégimia islame bashké me materialet ekzistuese gé kané té
béjné me té, qofshin té botuara apo né doréshkrim, duhen studiuar dhe
klasifikuar sipas temave té shkencave té lartpérmendura. Ky klasifikim do té
duhej zbatuar né ményré precize me géllim gé té dhénat prezente té trashégimisé
islame té mund té ishin né duart e hulumtuesve dhe specialistéve né njé formé té
pérshtatshme dhe autentike. Kompjutorét dhe teknologjia informative do té
siguronin njé shérbim té pacmueshém né kété drejtim. Njé studim kritik i
mendimit bashkékohor duhet té ndérmerret me qéllim té zgjedhjes sé mé té
mirés qé ka ai. Ky selektim do té béhej sipas standardeve té definuara garteé.
Pérfundimisht, nevojitet projektimi i planeve pér pérdorimin dhe shfrytézimin e
té gjitha kétyre materialeve. Tekstet shkollore gé pérdoren népér kolegje,
institute e shkolla té tjera duhen rishkruar me géllim gé ta reflektojné vizionin
islam lidhur me realitetin dhe nevojat e kohés sé re. Ato duhen shkruar dhe
disajnuar né ményré atraktive dhe té pérshtatshme pér pérdorim.

Té gjitha universitetet e botés islame duhet té bashképunojné pér arritjen e
kétyre synimeve. Instituti Ndérkombétar i Mendimit Islam (i themeluar mé 1981
né Virxhinia, SHBA, kryetari i sé cilés aktualisht éshté autori i artikullit — sh. p.)
I ka trajtuar gjeré e gjaté té gjitha kéto céshtje dhe shpreh déshirén gé pérvojén e
tij ta ndajé me secilin gé njémend déshiron t’u gaset kétyre ¢éshtjeve.

12



	KORNIZA E NJË STRATEGJIE KULTURORE
	Hyrje
	Gjendja aktuale në rrafshin intelektual
	Gjendja aktuale në rrafshin shkencor
	Gjendja aktuale e muslimanëve në fushën e arsimit
	Gjendja aktuale e Ummetit në rrafshin e qytetërimit
	Drejt një alternative islame në rrafshin intelektual
	Drejt një strategjie në rrafshin shkencor

