Paragqitja, lindja dhe zhvillimi i shkencés sé
Historise sé Feve

Mr. Qani NESIMI!

l. Historia e Feve dhe definicioni i saj

Historia e Feve, si¢ kuptohet edhe nga veté termi, éshté njé shkencé e cila
merret me historikun, pérshkrimin dhe definimin, me natyrén, gjenezén dhe me
zhvillimin e asaj qé e manifestojné sjelljet-traditat fetare t& njeriut n€ vend dhe
kohé té limitizuar/caktuar. Metoda e Historisé sé Feve bazuar né dokumentacione
filologjike. Ajo ¢€shtjeve t€ studimit t€ saj-personaliteteve t& shquara, teksteve t&
shenjta dhe proceseve t€ historike-u kushton réndési t€ vegant, si né aspektin
historik, gjeografik ashtu edhe né aspektin historiko-kulturoré. Me fjalé tjera,
studimi né kété fushé, para ¢do gjeneralizmi dhe gjykimi teorik, mbéshtetet né
pyetjet “kur”, “kush”, “ku”, dhe “si”.?

Historia e Feve, si ¢do shkencé historike, ¢€shtjes i afrohet duke u nisur
nga ngjarjet dhe hollésité historike. Pér kété ajo né fillim nuk merret me problemet
gjenerale té fesé, por ajo, pér t€ definuar procesin historik n€ lidhje me ekzistencén
e njeriut, merret me studimin e rrethit, kohés, objekteve dhe ngjarjeve individuale.
Prandaj Historia e Feve nuk duhet t€ ngatérohet me Historin€ e Fesé, e cila merret
vetém me disa aspekte t& vetém njé feje, ndérsa €shté shumé larg interesimit pér
problemet universale historike dhe fenomenologjike t€ feve né pérgjithési. Kurse,
problemet univerzale historike dhe fenomenologjike jané ¢éshtje themelore me té
cilat merret Historia e Feve.

Disa dijetaré bashkékohor;, me ploté t&€ drejté Historiné e Feve e definojné
si Histori Krahasuese t€ Feve. Pér arsye se ajo, Historia e Feve, nuk €shté thjeshté
vetém njé studim historik, por, né t€ njéjtén kohé &shté edhe studim historik
krahasues. Kétu nuk mund t€ pérjashtohen tipologjia e njohur historike dhe ligjet e
mundésité e saja imanente. Ajo i studion proceset individuale, t€ cilave iu dihet e

' Autori, pérveg¢ botimit né fjalé ka t& botuar edhe kéta punime shkencore: Dialogu-nevojé e

pérhershme, Burimet kryesore té etikés Islame té pandryshueshme dhe autentike, Arnavut Otosefal

Ortodoks Kilisesi'nin (AOOK) Kurulusu ve Fener Patrikhanesi (né turqishte), Islami dhe Toleranca,

Njeriu dhe mileniumi i ri. Ndérsa né t€ ardhmen priten t&€ botohen edhe punime t& tjera shkencore té

autorit né fjalé.

2 Bianchi, Ugo, Dinler Tarihi Arastirma Yontemleri, (turq. pérkth. Mustafa Unal), Kajseri: Gegit
1999, f.1-2.



kaluara. Vetém se ajo, ka kujdes t&€ vegant né t&€ kuptuarit e vértetésisé sé
zhvillimit t€ kétyre proceve né rrethin ku ata zhvillohen dhe né té kuptuarit e té
gjitha problemeve me ndikim historik.?

Gjithashtu  Historia e Feve é&shté definuar edhe si njé komentim i
térésishém e jo parcial i feve. Sepse ajo thirret q€ t€ nxjerr né pah dhe té studioj
c¢do lloj ballafaqimi t€ njeriut me té shenjtén, prej parahistorisé e deri mé sot. Por,
pér Historianét e Feve €shté njé modesti apo njé turp 1 madh, thoté¢ M. Eliade, qé t&
jené t€ dyshimté né vlerésimin kulturor té rezultateve t€ nxjerra nga studimet e
béra né¢ kété fushé. Pér kété edhe, prej Max Miiller dhe Andrew Lang e deri te
Frazes dhe Marett, e prej Marett dhe Levy-Bruhl e deri mé sot, vérejmé rénien
graduale t€ krijimtaris€ apo t¢ aktualitetit t&€ Historis€ sé Feve. Por, autori né¢ fjalé
vazhdon duke théné se, nuk &shté e pamundur qé Historia e Feve té rikthehet
pérséri né pozitén e saj gendrore. Vetém se pér két€ Historianét e Feve duhet té
besojné né mundésité e pakufizuara (e shumta) né két€ drejtim dhe, gjithashtu,
duhet g€ t€ mos neglizhojné dhe t€ jené t& vetédijshém pér madhéshtiné dhe
peshén e fushés né fjalé. Po ashtu Historianét e Feve duhet larguar edhe nga arsyet
qé e pasivizojn€ né€ kété drejtim si, n€é at€ se nuk jané grumbulluar t€ gjithé
dokumentacionet dhe se nuk jané béré komentime té pérshtatshme etj.*

Sipas studimeve historike Historia e Feve &shté njé discipliné e cila, duke
pérdorur metodat historike dhe filologjike, studion lindjen, zhvillimin, ibadetet,
ahlakun-etikén etj., e feve pérgjaté historis€. Ndérsa sipas studimeve krahasuese
Historia e Feve éshté degé e shkencés e cila krahason aspektet e pérbashkéta, té
ngjashme dhe té ndara mes feve.’

Historia e Feve nuk pérjashton asnjé cilési-specifiké té esencés fetare.
Sepse esenca fetare mund t€ kuptohet edhe prej studimit historik krahasues, qé
d.t.th., prej fenomenologjisé s€ bazuar né studimin historik-konstruktiv. Historia e
Feve fenomenet, té cilat vlerésohen si fetare, i studion né bazé té metodave
studiuese t& Historisé s¢ Feve, pa marré parasysh se njerézit i pélqejné apo nuk i
pélgejné ato.®

Ndérsa sipas Annamarie Schimmel-it Historia e Feve né vete ngérthen té
gjitha feté né pérgjithési, té cilat i ndané né fe primitive, fe kombétare-nacionale
dhe né fe botérore. Koncepti fe primitive ka njé pérfshirje shumé té gjeré; ajo
pérfshiné té gjitha feté primitive, duke filluar nga niveli mé i1 ulét i popujve
pigmené afrikan€ e deri te niveli mé i lart€ zezak, ose deri te popujt polinezé. Té
gjitha kéto fe kané anét e tyre t&€ pérbashkéta, késhtu qé, pér studimin e tyre lind
nevoja pér ndihmén e etnologéve, filologéve dhe sociologéve. Koncepti fe
kombétare pérfshiné feté e kohés antike si fené e vjetér greke, romake, gjermane,
kelte, kineze, egjiptiane, hitite dhe asure. Kéto fe jan€ pasuri shpirtérore vetém e
njé populli dhe nuk e tejkalojné kufirin e popullit-kombit q€ i takojné. Ndérsa
koncepti fe botérore, sipas autorit, pérfshiné Hebreizmin, Krishterimin dhe

3 Po aty, £.3.

4 Bliade, Mircae, Dinin Anlamu ve Sosyal Fonksyonu, Konja: Din Bilimleri Yayinlar1 1995, £.69-70.
5 Tiimer, Giinay dhe Abdurrahman Kiigiik, Dinler Tarihi, Ankara: Ocak 1993, £.10.

¢ Bianchi, vep. ¢ cit., f.4.



Budizmin.” Obligimi yné (i Historianéve té Feve), thoté autori, &shté qé té pyesim
dhe té kérkojmé se né cilét kushte ka ndodhur ky zbulim.®

Pérve¢ Schimmel-it, me grupimin apo klasifikimin e feve né pérgjithési
jané marré edhe disa dijetaré tjeré t€ Historisé s¢ Feve. Ké&shtu qé Joachi Wach
fet¢ 1 ndané né “fe qé kané themelues” dhe “fe tradicionale”, ndérsa Gustave
Menschinf feté i klasifikon né “fe kombétare-nacionale” dhe né “fe univerzale”.
Kurse disa dijetaré muslimané fet€ i ndajn€ né€ “fe t€ vérteta” dhe né “fe jo t&
vérteta”, apo né€ “fe qé bazohen né shpallje” dhe né “fe botérore-natyrore”. Sipas
kétij klasifikimi té vérteta quhen ato fe, té cilat etikén dhe kénaqésiné e tyre e
bazojné né besimin né All-llahun, Zot t€ Vetém. Ndérkaq fe jo t€ vérteta quhen ato
fe t€ cilat nuk i posedojné kéto cilési. N€ literaturén Islame grupi i paré quhet me
emrin milel, ndérsa grupi i dyt€ me emrin nihal. Shembulli mé i miré pér kété jané
veprat e Shehristanit dhe Bagdadit.” Pérveg kétij klasifikimi ka edhe klasifikime
tjera t€ béra nga dijetaré t&€ ndryshém t&é 1€mit né fjal€, por t&€ gjitha klasifikimet
péraférsisht, vetém se me fjalé t€ tjera, shprehin t€ njéjtén gjé.

Historia e Feve pérve¢ q€ njihet me kété emér, né€ literaturén e saj njihet
edhe emra tjeré si Shkenca Fetare, Fenomenologjia Fetare, Religjionet
Komparative-Feté Krahasuese, Historia e Religjioneve Krahasuese.!® Por, kjo 1émi
mé s& shumti njihet me emrin Historia e Feve, ku né vete ngérthen té gjitha
metodat dhe ményrat e studimit té t& gjithé emrave t&€ pérmendur mé larté. Kjo nuk
do té thoté se Historia e Feve &shté e njéjté me ta, por ndoshta né t€¢ ardhmen do té
vijé deri te ajo sa q¢ edhe Historia e Feve, por edhe Fenomenologjia Fetare dhe
Religjionet Komparative t€ jené t€ ndara njéra prej tjetrés. Ndérsa pér momentin
kur pérmendim njérén mund té pérkujtojmé tjetrén, ndérsa kur pérmendim tjetrén
mund té pérkujtojmé té parén dhe késhtu me rradhé.

Il. Formimi i shkencave fetare dhe pavarésimi i
Historisé sé Feve né Peréndim

N¢é shek. XVIIIL. dhe shek. XIX. me emrin Shkencat Humane (Njerézore)
jané formuar tre grupe shkencash. E para &shté shkenca, n€ t& cilén b&jné pjesé
matemetika, fizika dhe mekanika. E dyta éshté biologjia, né té cilén b&jné pjesé
zoologjia, antropologjia, palentologjia dhe pre(para)historia. Ndérsa e treta éshté
kultura dhe historia, t€ cilat mé voné e kané marré emrin shkenca humane
(njerézore).

Né shek. e XVI. ndodhén schizma (ndarja e Protestantizmit) e dyt€ né
Krishterim dhe zbulimi i1 botés s€ re. Kéto té dyja luajtén rol t€ réndésishém né
nxjerrjen né shesh té njé mendimi té ri fetaré dhe késhtu qé ky mendim u orientua
drejt popujve greko-romen dhe zotérave t€ Egjiptit dhe Finikes€. M€ voné (XVII)

7 Fe e pakifizuar né njé komb dhe qé vlené pér téré botén, e qé né vérteté si tillé éshté e vetme, éshté
feja Islame, té cilén autori nuk e pérmend né kété klasifikim.

8 Schimmel, Annamarie, Dinler tarihine giris, Stamboll: Kirkambar 1999, £.6.

° Giinay dhe Tiimer, vep. ¢ cit., f,11.

10 Bianchi, vep. € cit., £.24.



misionarét xhizvité filluan aksionet e tyre kah kultura kineze, indiane dhe Amerika
Latine. N¢é shek. XVIII. Vico (Scienza Nuova), J.F.Latifau (Moeurs des savuvages
ameriquains) dhe Charles de Brosses (Du culte des dieux fetiches) me veprat e
tyre bé&jné njé hap t€ réndésishém né kété drejtim.!!

Pas Revolucionit Francez u béné shumé hulumtime né lidhje me té
kaluarén si dhe u béné edhe shumé zbulime. U bé zbulimi i mbeturinave (fosileve)
parahistorike, 1 civilizimit iranian, egjiptian dhe feve indiane. Késhtu qé lindén
shkencat si Arkeologjia, Filologjia, Orientalizmi dhe Etnografia. Me shtimin e
dokumenteve té tilla lindi nevoja pér klasifikimin e tyre, késhtu q¢€, lindi edhe
shkenca Kritika Historike dhe Filologjia Komparative. Max Miilleri (1823-1900)
éshté njéri prej atyre té cilét jané marré me Filologji Krahasuese.!?

Né shek XIX. filluan hulumtimet parahistorike, ¢ mundésuan nxjerrjen né
pah té shumé dokumenteve pér periudhén e mé hershme. Mé voné, nga kolonizimi
né shesh doli etnografia, e cila njeriut peréndimor ia mésoi fenomenet fetare té
popujve té€ ashtéquajtur primitivé. Njé studim 1 till€ i feve né plan t&€ paré nxorri
termin e gjenez€s dhe t&€ zhvillimit dhe béri komentime t& ndryshme né lidhje me
ta (si animizmi, totemizmi, mana etj.). Edhe skema biologjike e Darvinit u barté né
hulumtimet pér gjenezén dhe zhvillimin e fesé. Por, né anén tjetér u paraqit edhe
reakcioni ndaj teorisé dhe sqarimeve evolucionare. Disa etnolog si Andrew Lang
dhe W. Schmidt, zbuluan mbeturinat e Urkultur-it t€ civilizimit arkaik, i cili
civilizim déshmon pér besimin né njé ekzistencé transcendentale. Ndérkaq mé
voné studimi i1 feve né pérgjithési u bé edhe 1€émi né vete. Né Holandé C.P. Tiele
(1830-1902) bashké me mendimtarét g€ ai i udhéhiqte, né vend té teologjisé
zgjodhén shkencén e Historisé s€¢ Feve. Né Oxford me Max Miiller-in, ndérsa né
Kopenhag dhe Gjenevé, duke filluar q€ nga viti 1873, u zhvillua lénda Historia e
Feve.!3 Pérveg késaj sipas Otto Pfleiderer-it (né Berlin) shkenca e feve duhet té
jeté historia e t& gjitha feve. Kjo gjé€ filloi té paraqitet edhe n€ Francé. Né College
de France u formua lénda Historia ¢ Feve, e cila iu dorézua Albert Reville-sé. Né
kété 1€vizje morri pjes€é edhe Ernest Renan (1823-1892). Késhtu qé brenda njézet
viteve (1880-1900) u arrité njé hap i réndésishém né fushén e Historis€ s¢ Feve. U
formuan 1éndé té Historisé sé Feve si né Holandé, né Paris, né Bruksel, né
Louvain. N& Paris filluan t€ dalin revista fetare si Revue de [’Histoire des relisions
dhe Revue des religions, n€ Louvain filloi t€¢ dalé Meseon-i, ndérsa mé 11-23
Shtator 1893 né€ Cikago u mbajté tubimi World’s Parliament of Religions. Sidomos njé
kthesé t€ réndésishme n€ lidhje me ké&t€ c¢E€shtje ka béré kongresi Historia e Feve, i
mbajtur né vitin 1900 né Paris.'* Gjithashtu edhe né Itali né Universitetin ¢ Romés mes
viteve 1924-1953, Historia e Feve filloi me R. Pettazzoni-n, i cili mé 1925 nxorri revistén
me titull Studie materiali di storia delle religioni.”

Harman, Omer Faruk, Giiniimiizde Batida Dinler Tarihi Calismalari, Dinler Tarihi
Arastirmalari 1., Ankara: Dinler Tarihi Dernegi Yayinlar1 1998, £.315.

2 Poaty, f.316.

13 Bianchi, vep. ¢ cit., £.28; Harman, vep. ¢ cit..

4" Po aty, £.316-317.

15 Bianchi, vep. e cit., £.29.



Ndérkaq né kohén mé t€ re si vepra t€ shkruara né kété€ fushé mund t€ vegohen
vepra 16 vélliméshe e autorit shumé t€ njohur Mircae Eliade-s€ The Encyclopedia of
Religion, e botuar n€ New York mé 1987; vepra e G.Balandier-it Le Grand Atlas des
Religions, Paris 1988; vepra e Pettazzoni-it Essays on the History of Religions, Leiden
1954; Die Religion in Geschichte und Gegenwart, botimi 3, v.7, 1956-65; Itastings, ERE,
13 v., Edinburg 1908-1926; A.di Nola, (ed.), Enciclopedia delle religioni, 6 v., Frenze
1970-1976; J. Reville, Les phases successives de [’histoire des Religions, Paris 1909; H.
Pinard de la Boullaye, L etude comparee des religions, 2 v., Paris 1922, 1929; U. Bianchi,
The History of Religions, Leiden 1975; W.C. Smith, The Meaning andand of Religion,
New York 1962; E.J. Sharpe, Comparative Religion, Londres 1986; N. Smart, The
Science of Religion, Princeton 1973."

Kétu mendoj se me réndési éshté t€ p€rmendet edhe njé gj€ se, njé prej
elementeve penguese n€ zhvillimin e shkencés né pérgjithési, e t€ Historisé s¢ Feve né
veganti ka qené Kisha Katolike, e cila né mesjeté né€ asnjé ményré nuk ka lejuar qé
njerézit t&€ merren me feté tjera. Por, si rezultat i kolonizimit Peréndimi u takua me feté
tjera dhe filloi t’i studioj ato. Njé moment tjetér me réndé€si q€ i dha mundési studimit té
feve tjera ishte edhe reforma e realizuar kundér Kishés.'’

lll.Historia e Feve dhe veprat e para né lidhje me té né

Islam

Historia e Feve &shté njé prej 1émenjve té€ cilat shumé mé voné kané dalé
né€ shesh si 1émé t€ pavarura. Né botén Islame kjo 1émé né fillim ka qené bashké
me Filozofiné Fetare dhe Tasavvufin. Krahas Kur’anit dhe Hadithit té t€ Dérguarit
té All-llahut s.a.v.s., q¢€ posedojné disa t€ dhéna t&€ réndésishme né lidhje me disa
fe si Hebreizmin, Krishterimin dhe Sabiizmin'®, né kohén e Abbasitéve Ibn
Mukaffa (723-759) ka pérkthyer né arabishte vepra pér mitologjin€ dhe fené e
vjetér iraniane. Pérveg késaj né arabishte jané pérkthyer edhe disa vepra mbi feté
indiane-Keldanijt€ si Kitab-u Medhahib ul-Keldanijjin fi’l Asnam, Kitabu Esrar
ul-Kevakib, Kitabu ul-Kerabin. Né vitin 330 hixhri Said Fejumi ka pérkthyer né
arabishte dhe ka komentuar disa pjesé t€ Tevratit. M€ voné jané pérkthyer edhe
librat e njohur hebraik me emrin Talmud.!”

Sipas profesor Ahmed Shelebiut, pas kodifikimit t€ fikhut, tefsirit dhe
hadithit né shek. e II. h., né shek. III. h. Ka filluar kodifikimi edhe i disa
shkrimeve né€ lidhje me historin€ e feve. Késhtu q€, Neubahti (viti 202 h.) shkruan
librin el-Arau ved-Dijanat, el-Mesudi (viti 346 h.) shkruan dy libra lidhje me ed-
Dijanat, ndérsa el-Mesbehi (viti 420 h.) shkruan veprén Derkul-bakijjeti fi vasfil-
edjani vel-ibadat >

N& kuptimin e vérteté té fjalés, librin e paré né fushén e Historis€ s¢ Feve e
kané shkruar Ebu Mensur el-Bagdadi (v.1037) me titull e/-Fark bejne’l-Firak dhe

Mg gjérésisht shih, Harman, vep. e cit., £.320-321.

Giinay dhe Tiimer, vep. e cit., f.12.

Kur’an, 2:62, 5:69, 22:17; Mé gjérésisht shih, Ozsoy, Omer dhe ilhami Giiler, Konularina gore
Kur’an, Ankara: Fecr Yaymevi 1997, {.148-165.

Sarik¢ioglu, Ekrem, Baslangictan Giiniimiize Dinler Tarihi, Isparta, 2000, f.17.

Shelebi, Ahmed, Mukarenetul-edjani’l-Jahudijetu, v.1, Kairo 1972, £31.



Ebu Nasr Mutahhir Ibn Tahir el-Makdisi (v.340 h.) me titull Kitabu’l-Bed’i ve 't-
Tarih. Pérveg késaj, Ebu Muzaffer Tahir b. Muhammed Esfarani (v.1078) dhe
Kadi Ebu Bekr el-Bakillani (v.1013) kané shkruar vepra né€ lidhje me milel dhe
nihal. Gjithashtu Ebu Muhammed Ali b. Ahmed b. Hazmi (944-1064) nga
Kordoba ka shkruar veprén shumé té réndé€sishme katér vélliméshe me titull
Kitabu’l-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ahvali ve’n-Nihal. Né dy véllimet e para té késaj
vepre béhet fjalé pér sofistét dhe frakcionet filozofike, pér Hebraizém dhe
Krishterim, si dhe pér deformimin e Tevratit dhe Inxhilit. Ndérsa né dy véllimet e
fundit béhet fjalé pér Medhhebet Islame. Por kétu éshté me réndési t€ pérmendet
se kjo vepér n€ aspektin metodologjik &shté mé e dobét né krahasim me veprén e
mé vonshme el-Milel ve’n-Nihal, t€ shkruar nga autori i njohur i késaj fushe
Ebu’l-Feth Muhammed Shehristani (v.1153 m.). Pérveg kétyre, ndér veprat mé té
njohura jané edhe er-Redd’I-Xhemil li ilahijjeti Isa bi Sarihi’l-Inxhil t¢ Ebu Hamid
Muhammed b. Muhammed el-Gazaliut dhe el-Asaru’l-Bakije Ani’l-Kuruni’l-
Halije té el-Biruniut.?!

Si né gjithé historiné Islame, ashtu edhe né periudhén e mé vonshme né
Shtetin Osman-e¢ mé voné né Turqi, vepra pér historiné e feve, e sidomos vepra
pér historiné e Pejgamberéve jané shkruar shumé. Por, pérve¢ kétyre dhe veprave
té tjera t& shkruara né kété drejtim, jané hapur edhe 1éndé mésimore t&€ veganta né
lidhje me kété shkencé. Né két€ moment mund t€ pérmendim léndén “Tarih-i
Umumi ve Ilm-i Esatiri’l-Evvelin”, e cila bénte pjesé né plan programin e vitit
shkollor 1874 né& Darii’l-Fiinun. Pas Konstituimit t& Dyté (Ikinci Mesrutiyet-1908-
1918) t€ qgeverisé turke, mé 1911 profesorét (muderrisét) e Sher’ije ve Ulum-i
Edebije, né mbledhjen e mbajtur kané vendosur qé né mes t&€ mésimeve t€ Ulum-i
Sher’ije, 6 oré t&¢ mbahen me 1é€ndét Tarih-i Din-i Islam (Historia e Fes€ Islame)
dhe Tarih-i Edjan (Historia e Feve). Kurse né vitin 1914 né shkollén me emrin
Medresetii’[-Miitehassisin, ¢ ndértuar né emér t€ Abdulhamidit I., shihet edhe
prezenca e 1éndés Tarih-i Edjan. Pas formimit t&€ Republikés s€ Turqisé ¢éshtja e
mésimbesimit i éshté 1éné Fakultetit Teologjik né Stamboll. Kétu jané mésuar
1€ndét Tiirk Dinleri ve Mezhepler Tarihi (Fet€ Turke dhe Historia e Medhhebeve)
dhe Dinler Tarihi (Historia e Feve). Por, pér fat t€ keq ky institut mbyllet mé 1936
dhe kjo gjendje vazhdon deri mé 1949. ME 1949 né kuadér t& Universitetit té
Ankarasé hapet Fakulteti Teologjik, né té cilin fakultet ka ekzistuar edhe 1énda
Historia e Feve. Gjithashtu lénda Historia e Feve ekzistencén e saj e ka vazhduar
edhe né plan programet e fakulteteve teologjike, instituteve té larta Islame dhe té
shkollave Imam Hatip, té cilat jané hapur mé voné.?

Ndérsa veprat e shkruara né kété 1émé né fund t€ Perandorisé Osmane dhe
né fillim t& formimit t€ Republikés s¢ Turqis€ mund t€ pérmenden si vijon: vepér
mé e vjetér llogaritet vepra me emrin Esatir ¢ Shemsuddin Sami Frashérit e
shkruar mé 1878. Mé pastaj kemi librin e shkruar mé€ 1911 Tarih-i Edjan t€ autorit
Ahmet Mithat Efendi. Gjithashtu mé 1912-1915 Mahmud Esad b. Emin

2l Aydin, Mehmet, Dinler Tarihine Giris, Konya: Din Bilimleri Yaymlar1 1996, £.10-11; Shelebi,
vep. e cit., £.31; Sarik¢ioglu, vep. e cit., £.17-18.



Sejdishehri shkruan njé libér si hyrje né Historiné€ e Feve me emrin Tarih-i Edjan,
mé 1919 M. Shemseddin shkruan njé libér kryeképut pér feté primitive me emrin
Tarih-i Edjan, mé 1935 Hilmi Omer Budda boton veprén Dinler Tarihi. Ndérkaq
libri me titull Yer Yiiziindeki Dinler (Feté né Rruzullin Tokésoré) i autorit Omer
Riza Dogrul botohet mé& 1949. Pas viteve 50-ta si né ¢do 1émé ashtu dhe né [émin
Historia e Feve shkruhen vepra té€ shumta, si dhe né fushén e botimit t€ veprave né
kété drejtim arrihet njé zhvillimi konsiderueshém. Sa pér ilustrim kétu mund té
pé€rmendim veprén Karsilastirmali Dinler Tarihi (Historia e Feve Krahasuese) té
Mehmet Taplamacioglu dhe Dinler Tarihi Arastirmalari (Studime né fushén e
Historisé sé Feve) t€ Hikmet Tanyu. Né kohén ton€ si vepra me vleré dhe me
peshé té botuara né Turqi, nése do t&€ pérmendim vetém disa prej tyre, do t& kishim
vecuar veprén Dinler Tarihi (1993) té€ autoréve Giinay Tiimer dhe Abdurrahman
Kiiciik dhe veprén e Mehmet Aydin-it me titull Dinler Tarihine Girig (Hyrje né
Historiné e Feve).”? Gjithashtu kétu do té kisha pérmendur edhe veprén e
profesorit t€ nderuar Ekrem Sarik¢ioglu-t, Baslangigtan Giiniimiize Dinler Tarihi.

IV. Historia e Feve dhe shkencat tjera

Historia e Feve, si ¢do shkencé tjetér, nuk ka mundési qé té jeté plotésisht e
pavarur nga shkencat tjera. Por, sado qé t& jeté, pak apo shumé, lidhshméria apo
varésia e saj me shkencat tjera éshté e dukshme né shumé aspkte t€ veprimit té sa;.
Historia e Feve, e cila &shté anétare kryesore e familjes s€ Shkencés Fetare,
drejtpérsédrejti apo térthorazi ka t&€ b&jé me disa shkenca e g€ jané:
Fenomenologjia Fetare, Sociologjia Fetare, Psikologjia Fetare dhe Filozofia
Fetare**

Fenomenologjia Fetare; fenomen éshté njé gjé q€ duket-konkrete, ndérsa
fenomenologji do té thoté diskutimi sistematik i gjérave fetare qé duken. Dega
shkencore e cila né ményré sistematike merret me studimin e gjérave qé duken
&sht¢ Fenomenologjia Fetare. Fenomenologjia Fetare, pa marré parasysh
zhvillimin historik, diskuton anét e dukshme té fenomenit fetaré. Ajo gjithashtu
merret me rregullimin e fenomeneve qé né Historin€ e Feve duken kaotike; bén
rrénditjen n€ ményré mé t€ bukur t€ tipeve t€ ndryshme t€ feve; ajo i paraget té
gjitha anét e pérbashkéta té t& gjitha feve né pérgjithési. Gjithashtu ajo mundohet
té gjej€ anét e pérbashkéta né mes feve duke studjuar ibadetet, ceremonité, vendet
e shenjta, kohén, gjérat e shenjta dhe personalitetet fetare. Dhe pér kété
Fenomenologjia Fetare, duke mos i mohuar ndarjet mes feve, por duke paraqitur
cdo specifiké té ¢do feje, tregon se t& gjithé ndjenjat fetare dhe demonstrimet e
tyre jané t€ njéjta né téré botén dhe se origjinaliteti dhe qéllimi i1 t& gjithéve

22 Sarikgioglu, vep. e cit., .20.

2 Aydin,vep. e cit.,f.13.

24 Schimmel né librin e tij pérmend edhe Metafizikén Fetare. Metafizika Fetare, sipas Annamarie
Schimmel-it, merret me vértetésiné (hakikatini) e konceptit té ekzistencés absolute, té cilén e
paraqget Fenomenologjia Fetare dhe me realitetin e marrédhénieve t€ njeriut me até ekzistence.
(Shih, Schimmel, vep. e cit., £.9)



(fetaréve né€ bot€) &shté 1 njété. K€shtu q€ Fenomenologjia Fetare materialin e saj e
merr nga Historia e Feve. Vetém se ajo kété material nuk e studjon né aspektin
historik por né aspektin sistematik. Fenomenologjia fetare edhe pse né€ disa pika
éshté e njéjté me disa shkenca tjera, pérséri ka anét e saja specifike.?

Sociologjia Fetare; Sociologjia Fetare éshté deg€ e posagcme e Sociologjisé
dhe detyra e paré e saj éshté qé t€ studioj gjendjen dhe strukturén e shoqérive
fetare, t€ cilat paraqesin njé tip t& vecanté t€ organizimit dhe marrédhénieve
ndérnjerézore e q¢€ si té tilla i jané t&€ pérshtatshme studimit sociologjik. Ndérsa
detyra e dyté e saj &shté qé té€ studjoj ndikimin e fes€ n€ shoqéri dhe ndikimin e
shogérisé né fe.?® Kjo shkencé merret me studimin, komentimin dhe vlerésimin
sociologjik té fesé. Kjo degé e Sociologjisé€, gjithashtu, studion sistemin e besimit
té feve, format e adhurimit, organizatat fetare, dukurité shoqérore dhe kushtet né té
cilat ato pé€sojné ndryshime, format e ndryshimit shoqérore, marrédhéniet e fesé
me klasat shoqérore, organizatat dhe grupet e ndryshme fetare dhe llojet e
ndryshme t& etikés-moralit fetar. Me fjalé té tjera Sociologjia Fetare fené mé tepér
e studion si themelat shogérore dhe mundohet t€ sqaroj funkcionin shogéror t&
saj.?’ Detyra parésore e Sociologjisé Fetare éshté, qé duke e pérdorur metodén dhe
teknikén e Sociologjis€é s€ pérgjithshme, té€ studioj ndikimin reciprok té
marrédhénieve mes strukturés/pérbérjes socio-kulturore t€ shoqérisé dhe fesé, té
cilén e posedon ajo shoqéri.®

Psikologjia Fetare; kjo shkencé€ fen€ e shiqon nga kéndi psikologjik.
Késhtu g€ ajo studion ¢do lévizje apo sjellje shpirtérore me karakter fetaré té
njeriut. Si tema kryesore t€ Psikologjisé Fetare mund té numérohen aftésia fetare,
interesimi dhe déshira fetare, ndjenjat dhe pérvoja fetare, besimi dhe
géndrimet/sjelljet fetare, lutjet dhe ibadetet, tevbeja-pendimi dhe udhézimi,
largimi prej fesé¢ dhe pabesimi, jeta mistike dhe tasavvufi etj. Ndérsa qéllimi 1
késaj 1émi €shté q€ anén fetare t&€ njeriut ta studioj me téré gjérésiné dhe thellésiné
¢ saj dhe aq sa éshté e mundur té nxjerré njohuri objektive shkencore.?

Filozofia Fetare; Filozofia Fetare mundohet qé fes€ t’i gjejé njé bazé
filozofike. Kjo degé e Filozofis¢ temé parésore t&€ saj ka studimin kritik, logjik,
sistematik dhe objektif té veté fesé, llojeve dhe formave t&€ ndryshme té saj-duke
filluar nga feté primitive si animizmi, totemizmi etj. e deri te fet€¢ monoteiste si
Hebraizmi, Krishterimi dhe Islami- koncepteve dhe pretendimeve themelore té
saj.’® Prandaj qéllimi i atyre t€ cilét merren me kété 1émé nuk €shté gé té tregojné
se kjo fe €shté e vérteté, e kjo nuk éshté e vérteté. Por, ata synojné paraqitjen e
anés logjike t&€ rregullave fetare. Filozofia Fetare merret me esencén e fesé¢ dhe
lidhjet e njeriut me té vértetat fetare. Ndér temat kryesore q€ i diskuton Filozofia
Fetare mund t€ numérohet ekzistenca e All-llahut, cil€sité e Tij, marrédhéniet All-

25 Schimmel, vep. e cit., £.6-7; Giinay dhe Kiigiik, vep. e cit., £.13.

26 Pavigevic, Vuko, Sociologija Religije, Beograd 1988, £.57-58.

27 Er, Izzet, Din Sosyolojisi, Ankara: Ak¢ag 1998, £.8.

28 Po aty, £.9.

2 Hokelekli, Hayati, Din Psikolojisi, Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi 1996, £.7-9.
30 Arslan, Ahmet, Felsefeye Giris, Ankara: Vadi 1994, f.144.



llah-boté, krijimi, g€llimi i1 ekzistencés s€ botés, ringjallja, pejgamberlléku dhe
shpallja-vahji. Me njé€ fjalé Filozofi Fetare d.t.th. qasje filizofike fes€, apo mé miré
théné ajo éshté diskutim dhe mendim pér fené.>!

Q¢ t€ kihet sukses né Historiné e Feve duhet té njihet gjuha pér té realizuar
vlerésimin e teksteve fetare. Késhtu qé, né kété rast, Historisé¢ s¢ Feve pérveg
léméve t€ lartpérmendura, i nevojitet edhe shkenca e cila do t’i ndihmojé né
njohjen e gjuhés e qé éshté Filologjia. Sidomos, pér studime né fushén e Historisé
s€ Feve shfrytézohen edhe Mitologjia, Etnologjia, Historia e Artit, Folklori dhe
shumé shkenca t€ tjera t€ ngjashme me to.

Bibliografia

Arslan, Ahmet, Felsefeye Girig, Ankara: Vadi 1994.

Aydin, Mehmet S., Din Felsefesi, Ankara: Selcuk Yayinlar1 1994.

Aydin, Mehmet, Dinler Tarihine Girig, Konya: Din Bilimleri Yaymlar1 1996.
Bianchi, Ugo, Dinler Tarihi Arastirma Yontemleri, Kajseri: Gegit 1999.

Eliade, Mircae, Dinin Anlami ve Sosyal Fonksyonu, Konja: Din Bilimleri
Yayinlar1 1995.

Er, Izzet, Din Sosyolojisi, Ankara: Ak¢ag 1998.

Harman, Omer Faruk, “Giiniimiizde Batida Dinler Tarihi Calismalar1”, Dinler
Tarihi Arastirmalar: I., Ankara: Dinler Tarihi Dernegi Yaymlar1 1998.

Hokelekli, Hayati, Din Psikolojisi, Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi 1996.

Ozsoy, Omer dhe Tlhami Giiler, Konularina gére Kur’an, Ankara: Fecr Yayinevi
1997.

Pavicevic, Vuko, Sociologija Religije, Beograd 1988.

Sarikcio8lu, Ekrem, Baslangictan Giiniimiize Dinler Tarihi, Isparta, 2000.
Schimmel, Annamarie, Dinler tarihine girig, Stamboll: Kirkambar 1999.
Shelebi, Ahmed, Mukarenetul-edjani el-Jahudijetu, v.1, Kairo 1972.

Tiimer, Giinay dhe Abdurrahman Kiiciik, Dinler Tarihi, Ankara: Ocak 1993.

31 Aydin, Mehmet S., Din Felsefesi, Ankara: Selguk Yayinlar1 1994, f.2; Giinay dhe Kiiciik, vep. € cit.,
f.15.



